
1 

1336–1341: Der Reisebericht Ludolfs von Sudheim 
zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

Theresa Bachhuber 

 

 

Theresa Bachhuber, 1336–1341: Der Reisebericht Ludolfs von Sudheim zu 

einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien, in: Transmediterrane Geschichte 
8.1 (2026). 

DOI: https://doi.org/10.18148/tmh/2026.8.1.97. 

Abstract: Mitte des 14. Jahrhunderts berichtete der Pilgerreisende Ludolf von Sudheim in seinem 
„Buch von der Reise ins Heilige Land“ (De itinere Terrae sanctae liber) von drei unterschiedlichen 
christlichen Riten in Sizilien – einem lateinischen Ritus, einem Ritus der Griechen und einem der 
„Sarazenen“. Im vorliegenden Beitrag wird diese Aussage unter Zuhilfenahme zeitgenössischer 
deutscher Übersetzungen des Reiseberichtes erörtert. Dabei werden Überlegungen angestellt, was 
genau Ludolf unter „Ritus“ verstand und auf welche Personengruppen sich der Begriff „Sarazenen“ 
beziehen könnte. Dieser stand vermutlich für eine Gruppe arabischsprachiger Christen sowohl mit als 
auch ohne Konversionshintergrund. 

 

Quelle 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], De itinere Terrae sanctae liber, ed. Ferdinand Deycks, Stuttgart: 

Literarischer Verein, 1851, S. 20, übers. Theresa Bachhuber.  

Dixit mihi quidam frater de ordine 

minorum, qui in Sicilia dudum moram 

traxerat, pro sua conscientia, quod dum 

felicis recordationis imperator 

Henricus et Pisani contra regem 

Robertum haberent bellum in monte 

Cathin, quo frater ipsius regis Roberti 

fuit interfectus, qui nunc in Pisa sub 

eiusdem imperatoris sepulchro 

tumulatus est, idem mons tantum 

inflammavit, quod tota nocte, qua 

bellum fuit, fratres minores in Messina, 

quae distat a monte circa viginti 

miliaria, matutinas suas per lucem 

flammae montis legerunt. Sibi hoc idem 

dixit contigisse, dum fuit bellum inter 

Florentinos et Perusienses in Altpas. 

Ein gewisser Bruder aus dem Orden der 

Minoriten, der einst längere Zeit in Sizilien 

verweilte, sagte mir nach seiner Überzeugung, 

dass, als der Kaiser Heinrich seligen Andenkens 

[r. 1308–1313 als römisch-deutscher König, 

1312–1313 als Kaiser] und die Pisaner gegen 

König Robert [r. 1309–1343 als König von 

Neapel] in Montecatini Krieg führten [1315], wo 

der Bruder dieses König Roberts getötet wurde, 

der nun in Pisa unter einem Grabmal eben jenes 

Kaisers bestattet ist, eben dieser Berg so sehr 

entflammte, dass in der ganzen Nacht, in der das 

Gefecht stattfand, die Minoriten-Brüder in 

Messina, das etwa zwanzig Meilen vom Berg 

entfernt liegt, ihre Matutinen im Licht der 

Flamme des Berges lasen. Er sagte mir, dasselbe 

sei ihm passiert, als Krieg zwischen den 

Florentinern und den Perusinern bei Altopascio 

[1325] herrschte. 

Multa mihi idem frater de hoc monte 

dixit mirabilia, de quibus longum esset 

enarrare. Unde de ipso monte in Sicilia 

Derselbe Bruder berichtete mir von vielen 

Wundern über diesen Berg, von denen man noch 

vieles erzählen könnte. Und über ebendiesen 

https://doi.org/10.18148/tmh/2026.8.1.97


1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

2 

commune est proverbium: Malo esse in 

monte Bel cum regibus et principibus, 

quam in coelo cum claudis et caecis. 

Quod bene patet. Nam ibidem viri sunt 

nequam pessimi, mulieres vero 

optimae. 

Berg auf Sizilien gibt es ein allgemeines 

Sprichwort: Ich will lieber auf dem monte Bel 

[Ätna, ital. monte, „Berg“ + arab. ǧabal, 

„Berg“1] mit Königen und Fürsten sein, statt im 

Himmel mit Lahmen und Blinden. Dies leuchtet 

ein. Denn dort sind die Männer äußerst schlecht, 

die Frauen hingegen vortrefflich. 

Tamen in Sicilia indifferenter ad tres 

ritus se habent: in una parte ad ritum 

latinum, in alia ad ritum Graecorum, in 

tertia ad ritum Sarracenorum; attamen 

omnes sunt Christiani, licet ritu 

differant et discordent. 

Ferner halten sie sich in Sizilien ohne 

Unterschied (indifferenter) an drei Riten: in 

einem Teil an den lateinischen Ritus, in einem 

anderen an den Ritus der Griechen, in einem 

dritten an den Ritus der Sarazenen; dennoch sind 

alle Christen, obwohl sie sich im Ritus 

unterscheiden und uneins sind. 

Et multum est mirandum, quod Sicilia 

possit esse tam fertilis et delectabilis, 

cum ex hoc monte tam horribilia 

saepissime patiantur detrimenta. Nam 

accidit aliquando quod idem mons tot 

cineres eiicit per unum diem vel duos, 

quod pecora per magnum tempus 

pascua nequeunt invenire. 

Und sehr verwunderlich ist, dass Sizilien so 

fruchtbar und lieblich sein kann, obwohl es so 

häufig schrecklichen Schaden von diesem Berg 

zu erleiden hat. Denn es geschieht manchmal, 

dass derselbe Berg an einem oder an zwei Tagen 

so viel Asche auswirft, dass die Herden für lange 

Zeit keine Weiden finden können. 

Etiam aliquando tot fluvii ignei et 

flammae et alia de hoc monte exeunt 

horribilia, quod habitatores eius 

ieiunant et vota vovent, putantes se 

vivos descendere in infernum. 

Und manchmal kommen so viele Flüsse aus 

Feuer und andere schreckliche Dinge aus diesem 

Berg hervor, dass die Bewohner desselben fasten 

und Gelübde ablegen, glaubend, dass sie 

lebendig in die Hölle hinabsteigen. 

 

Autorschaft & Werk 

[§1] Das obige Exzerpt stammt aus dem Reisebericht „Von der Reise ins Heilige Land“ (De 

itinere Terrae sanctae), geschrieben nach 1341 von einem gewissen Ludolf von Sudheim. Der 

Bericht ist in über 50 Handschriften und sechs frühen Drucken in fünf bekannten Textfassungen 

überliefert,2 weshalb man von einer großen Beliebtheit des Pilgerberichtes ausgeht.3 Die 

verschiedenen Fassungen unterscheiden sich teils stark.4 Das Kürzen oder Hinzufügen von 

Inhalten ist für die Rezeption von Reiseberichten nicht ungewöhnlich, weil man Texte nach 

Anspruch und Interesse veränderte.5 Da Informationen über den Autor nur in seinem 

Reisebericht enthalten sind, muss vor einer Vorstellung seiner Biographie zunächst die 

                                                 
1 Caracausi, Dizionario, S. 1056. 
2 Angaben zur Anzahl der Handschriften variieren. Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 96; Gadrat-Ouerfelli, 

Authority, S. 38; Halm, Europäische Reiseberichte, S. 37–40; Brall-Tuchel, Unterwegs, S. 157; Schröder, 

Zwischen Christentum und Islam, S. 79; Simon, Of Smelly Seas, S. 197; Klingner, Ludolf, Sp. 384–387; Freller, 

Ein Osnabrücker Kleriker, S. 141. 
3 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38; Simon, Of Smelly Seas, S. 197; Hippler, Reise, S. 135; Gadrat-Ouerfelli, 

Identité(s), S. 96; Giersch und Schmid, Rheinland, S. 122–123. 
4 Siehe Appendix. 
5 Bremer, Reiseliteratur, S. 345–352; Hippler, Reise, S. 102–104. 



Theresa Bachhuber 

3 

Überlieferung aufgearbeitet werden. Es gibt drei lateinische Fassungen: eine längere aus 

Paderborn (L1), ediert von Deycks,6 eine kürzere aus Osnabrück (L2), ediert von Neumann7 

und eine stark gekürzte Redaktion (L3), ediert von Conrady.8 Letztere beinhaltet keine 

Erzählungen zu Sizilien. Neben den lateinischen Versionen existieren eine niederdeutsche 

Fassung (D1), ediert von Kosegarten9 und Stapelmohr,10 sowie eine hochdeutsche Fassung 

(D2), 1825 gedruckt von Phillipps.11 Die kritischen Apparate der Editionen – wenn vorhanden 

– bieten nur eine begrenzte Anzahl an Varianten.12 Der Druck von Phillipps ist unvollständig 

und basiert nur auf einer Handschrift. Einer modernen kritischen Edition entspricht am ehesten 

die niederdeutsche Edition (D1) von Stapelmohr. Nach 2005 wurde eine Neuedition angestrebt, 

doch ruht dieses Projekt derzeit (Stand 2025).13  

[§2] Durch die große Zahl an Handschriften findet man verschiedene Namensvarianten für 

Ludolf, so etwa „Rudolf“ oder „Petrus“.14 Ludolf ist die Schreibweise in den lateinischen und 

den niederdeutschen Texten und somit mit hoher Wahrscheinlichkeit der Name des Autors.15 

Der Name „Petrus“ erscheint erst nach 1476 und nur in den hochdeutschen Handschriften, 

während „Rudolf“ auf das Reyßbuch (1584) von Sigmund Feyerabend (gest.1590) zurückgeht 

und vermutlich einem Lesefehler geschuldet ist. Sudheim wird manchmal auch als „Suchem“, 

„Suchen“ oder „Südheim“ wiedergegeben.16 

[§3] Die Autorschaft der unterschiedlichen Textvarianten ist seit geraumer Zeit Gegenstand von 

Diskussionen.17 Man nimmt an, dass die erste und die zweite lateinische Variante (L1 & L2) in 

gewissem Maße authentisch und älter als die deutschen Fassungen (D1 & D2) sind. L1 wurde 

zwischen 1348–1361, vermutlich um 1350, von Ludolf selbst geschrieben.18 L2 geht eventuell 

auf eine bisher unbekannte gekürzte Redaktion Ludolfs zurück (l1),19 die womöglich zwischen 

1341–1359 von Detmar oder Nicolaus de Hude kompiliert20 und mutmaßlich stark verändert 

wurde.21 Zusätzlich wurde L2 von einer anderen Person22 – wahrscheinlich Ioannes Ravens 

                                                 
6 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks. 
7 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 305–377. 
8 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Conrady, S. 20–48. 
9 Ludolfus de Sudheim, Reisebuch ins Heilige Land, in niederdeutscher Mundart, ed. Kosegarten. 
10 Ludolfus de Sudheim, Reise ins Heilige Land nach der Hamburger Handschrift, ed. Stapelmohr. 
11 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Phillipps. 
12 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38–39; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 96. Zu Unterschieden zwischen den 

Handschriften von L2, siehe Monaco, L’epitome, S. 81. 
13 Handschriftencensus, Editionsbericht, URL: https://editionsbericht.de/#Ruhend. 
14 Evelt, Ludolf, S. 8; Klingner, Ludolf, Sp. 383; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 96; Ludolfus de Sudheim, De 

itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 3. 
15 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 3. 
16 Evelt, Ludolf, S. 9–13; Ludolfus de Sudheim, Description of the Holy Land, übers. Stewart, S. III; Freller, Ein 

Osnabrücker Kleriker, S. 141; Klingner, Ludolf, Sp. 383; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, 

ed. Stapelmohr, S. 3–4. 
17 Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 79; Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 37–45; Gadrat-Ouerfelli, 

Identité(s), S. 96; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), 

S. 310; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 6–7. 
18 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 6; Freller, Ein Osnabrücker Kleriker, 

S. 141; Brall-Tuchel, Unterwegs, S. 157; Hippler, Reise, S. 135; Klingner, Ludolf, Sp. 383. 
19 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 309–310; 

Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 100. 
20 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 12; Freller, Ein Osnabrücker Kleriker, 

S. 141. 
21 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 309–310; 

Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 100; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 

11–13. 
22 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 311; Monaco, 

L’epitome, S. 90. 

https://editionsbericht.de/#Ruhend


1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

4 

(um 1491)23 – um einen Abschnitt zu Ethno- und Geographie verschiedener Länder (Descriptio 

geographica et ethnographica)24 ergänzt (R1). L3 entstand um 1475.25 D1 ist entweder eine 

gekürzte Übersetzung von L1 oder eine Übersetzung einer verlorenen kürzeren lateinischen 

Fassung des Reiseberichtes (l2).26 L1 wurde vermutlich um 1450 auf Hochdeutsch übersetzt 

(D2).27 Zum besseren Verständnis sind hier die Abhängigkeiten illustriert: 

 

Darstellung der Abhängigkeiten der verschiedenen Textfassungen. D oder d = deutsche Fassung. L oder l = 

lateinische Fassungen. Majuskel = gesicherte Existenz. Minuskel = mögliche Existenz. 

[§4] Die einzigen verfügbaren Informationen über Ludolf sind seinem Reisebericht zu 

entnehmen, insbesondere aus L1.28 Laut dieser Textversion war er (fl. 1336–nach 1361) der 

Leiter einer Pfarrkirche (rectoris ecclesiae parochialis) in Sudheim in der Diözese Paderborn.29 

Dieses befindet sich bei Lichtenau im heutigen Nordrhein-Westfalen. Er reiste zwischen 1336 

und 1341 in das Heilige Land30 und verfasste um 1350 L1 auf Wunsch des Paderborner 

                                                 
23 Monaco, L’epitome, S. 87, 90; Helmstedter Handschriften, ed. Heinemann, S. 153–154. 
24 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 362–376. 
25 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Conrady, S. 4. 
26 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 6–10. 
27 Siehe Bremer, Reiseliteratur, S. 352, und die Überlieferung der Textzeugen bei Ludolfus de Sudheim, De itinere 

Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 20. 
28 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 95–96; Ludolfus de Sudheim, De itinere 

Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 4. 
29 Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 96; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 3–

4; Freller, Ein Osnabrücker Kleriker, S. 139; Schnath, Ludolf. 
30 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38; Ludolfus de Sudheim, Description of the Holy Land, übers. Stewart, S. III; 

Halm, Europäische Reiseberichte, S. 36; Brall-Tuchel, Unterwegs, S. 156–157; Schröder, Zwischen Christentum 

und Islam, S. 78; Simon, Of Smelly Seas, S. 197; Klingner, Ludolf, Sp. 383; Ludolfus de Sudheim, De itinere 

Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 5. 



Theresa Bachhuber 

5 

Bischofs Balduin von Steinfurth (sed. 1341–1361), dem er das Werk widmete.31 Die Angaben 

aus L2 sind nur bedingt zuverlässig, da nicht sicher ist, auf wen diese Redaktion zurückgeht.32 

Sie enthält an vielen Stellen zusätzliche Informationen, die mit denen in L1 übereinstimmen.33 

Die Angaben aus L2 sollten also als eine mögliche Ergänzung zu den Angaben in L1 gesehen 

werden. L2 zufolge stammte Ludolf aus der Osnabrücker Handwerkerfamilie Schildmacher 

(Clipeator),34 deren Existenz in der Stadt auch anderweitig nachgewiesen werden konnte.35 Er 

war Priester in der Diözese Osnabrück und widmete seinen Bericht Gottfried von Arnsberg in 

seiner damaligen Rolle als Bischof von Osnabrück (sed. 1321–1348) oder später als Erzbischof 

von Bremen (sed. 1348–1360).36 Nach L2 trat Ludolf die Pilgerfahrt gemeinsam mit einem 

Ritter aus dem Gefolge des Königs von Armenien an.37  

[§5] An welchem Ort Ludolf seine Reise begann, gibt er nicht bekannt. Die Reihenfolge der 

Kapitel stimmt vermutlich nicht mit Ludolfs Reiseweg überein.38 Die Erzählung in L1 ist die 

ausführlichste und deutet auf eine mögliche Route über Sizilien, Zypern, die Küsten Syriens 

und Ägyptens und von dort nach Jerusalem über Syrien in den Libanon. Der Bericht enthält 

eingangs Schilderungen über das Heilige Land (Terra Sancta) und die Stadt Konstantinopel 

(Constantinopolis). Ludolf zählt dann Wege auf, ins Heilige Land zu gelangen: Zunächst 

erwähnt er die Möglichkeit der Landreise über verschiedene Gebiete wie das Königreich 

Aragón, die Algarve (Garp), die nordafrikanische Küste (Barbaria), Bejaia (Pugia) sowie 

Marokko (Marrochia) und Granada (Granatum). Laut Ludolf lassen die dortigen Berber 

(Barbari) Christen nicht passieren,39 weshalb er den Seeweg wählte. Die folgenden Abschnitte 

widmet er dem Mittelmeer und dessen Gefahren wie dem Windstoß (gulph), dem Wirbelwind 

(grup), der Sandbank (siccas) und einer bestimmten Fischart (troya marina), vermutlich der 

sogenannten „Meersau“ (Scorpaena scrofa).40 Er erzählt vom antiken Troja und von 

verschiedenen Mittelmeerinseln, darunter auch Sizilien (Sicilia), das zu dieser Zeit unter 

aragonesischer Herrschaft stand. Ludolf segelte an den Küstenstädten Ägyptens und Syriens 

vorbei, die unter mamlukischer Herrschaft standen. Anschließend erreichte er Ägypten, wobei 

seine Ausführungen zum Land häufig Schilderungen über die dortigen Christen, Geschichten 

aus dem Leben Christi und seiner Familie, Erwähnungen alter Monumente und Ausführungen 

zu vergangenen Reichen enthalten. Bei seiner Beschreibung eines Balsamgartens (hortus 

balsami) nahe Kairo (Carra) gibt er wieder, Maria habe nach ihrer Flucht aus Ägypten in jenem 

Garten ihre Wäsche sowie ihren Sohn Jesus gewaschen.41 Im Heiligen Land beschreibt er 

Hebron, das Tal von Mamre, Bethlehem und Jerusalem. Anschließend ging er vermutlich über 

Damaskus, die Bekaa-Ebene (Bokar) und das Libanongebirge nach Beirut (Baruth) im heutigen 

Libanon. Damit endet der Bericht. 

                                                 
31 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38; Ludolfus de Sudheim, Description of the Holy Land, übers. Stewart, S. III; 

Halm, Europäische Reiseberichte, S. 36; Simon, Of Smelly Seas, S. 197; Klingner, Ludolf, Sp. 383; Hippler, Reise, 

S. 135; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 5–6; Brall-Tuchel, Unterwegs, 

S. 157; Giersch und Schmid, Rheinland, S. 122; Lahrkamp, Jerusalemfahrten, S. 322. 
32 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 309–310; 

Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 100. 
33 Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 100. 
34 Freller, Ein Osnabrücker Kleriker, S. 141; Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 

97; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 5; Schnath, Ludolf, S. 302. 
35 Schnath, Drei niedersächsische Sinaipilger, S. 469. 
36 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 12. 
37 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 38; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 97–98. 
38 Freller, Ein Osnabrücker Kleriker, S. 142; Giersch und Schmid, Rheinland, S. 109. 
39 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 6: „Sed Barbari Christianos transire non 

permittunt.“ 
40 Siehe Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 12 FN 1. 
41 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 54. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

6 

[§6] Ludolf thematisiert in seinem exkursreichen Reisebericht (L1) nicht nur das Heilige Land, 

sondern über den Reiseweg42 auch den gesamten Mittelmeerraum.43 Mehrere Abschnitte 

können einem Thema oder Raum gewidmet sein.44 In der Sekundärliteratur diskutiert man, ob 

er eventuell eine Art Enzyklopädie verfassen wollte,45 denn er skizziert neben der Geographie 

der Orte auch ihre Bevölkerung, historische Begebenheiten und bringt Ausschnitte aus lokalen 

Heiligenlegenden.46 

[§7] Bereits zu Beginn seines Reiseberichts (L1) gibt Ludolf an, sich auf eigene Erfahrungen, 

Beobachtungen, alte Bücher und Erzählungen „ehrlicher“ Männer (veridici homines) zu 

stützen.47 Für ihn ist entscheidend, dass seine Aussagen der Wahrheit entsprechen.48 Er 

bevorzugt Augenzeugenberichte gegenüber schriftlichen Quellen.49 Neben der Autorschaft 

wurden daher bereits in Ansätzen – jedoch nicht systematisch und abschließend – die Quellen 

seines Berichts untersucht.50 Drei von Ludolfs schriftlichen Vorlagen sind bekannt: Hethums 

(gest. nach 1309) Flos historiarum Terre Orientis,51 der Reisebericht Wilhelms von Boldensele 

(gest. 1339),52 sowie gemeinsame nicht überlieferte Quellen mit dem „Niederrheinischen 

Orientbericht“ (fl. 1350–1400) und der Cronica Novella des Hermann Korner (gest. 1438).53 

Informationen zu Bagdad und Babylon aus Ludolfs Bericht weisen möglicherweise Parallelen 

zur Chronik Ottos von Freising (gest. 1158) auf.54 Ludolf nennt als Quelle hierfür allerdings 

den Bericht Hethums55 und einen Augenzeugenbericht.56 Die Erzählung zu Maria im 

Balsamgarten findet sich auch im Reisebericht des Burchard von Straßburg (fl. 1175–1194)57 

und entspricht lokaler Überlieferung58 durch Augenzeugen.59 Es ist daher davon auszugehen, 

dass er nicht alle Orte persönlich besuchte oder sich nur kurz dort aufhielt. Seine Schilderung 

zu Sizilien übernahm er nicht aus den genannten Quellen. 

Inhalt & Quellenkontext 

[§8] Der Bericht zu Sizilien ist in mehrere Kapitel aufgeteilt und umgeben von weiteren 

Kapiteln zum Mittelmeerraum. Zusätzlich zu einer groben Beschreibung der Insel werden die 

Städte Catania und Syrakus sowie der Vulkan auf der Insel Vulcano (Vulcanus Mons) und die 

                                                 
42 Typisch für diese Art der Textgattung, siehe Hippler, Reise, S. 133. 
43 Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 79, 371. 
44 Simon, Of Smelly Seas, S. 198. 
45 Simon, Of Smelly Seas, S. 200; Klingner, Ludolf, Sp. 384; Lahrkamp, Jerusalemfahrten, S. 322. 
46 Klingner, Ludolf, Sp. 384; Hippler, Reise, S. 134–135; Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 317. 
47 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 2; Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 40. 
48 Simon, Of Smelly Seas, S. 198, 202. 
49 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 41. 
50 Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 79; Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 37–48. 
51 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 40; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 101. 
52 Gadrat-Ouerfelli, Authority, S. 42–44; Gadrat-Ouerfelli, Identité(s), S. 101; Klingner, Ludolf, Sp. 384; Schröder, 

Zwischen Christentum und Islam, S. 79; Lahrkamp, Jerusalemfahrten, S. 322, 324. 
53 Klingner, Ludolf, Sp. 384; Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 13–15. 
54 Hann von Weyhern, 1143–1147: Otto von Freising, §11–13. 
55 Hayton, La flor des estoires de la terre d’Orient, ed. Kohler, S. 300–301. 
56 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 56: „De cuius civitatis Baldach perditione 

modicum dicam, prout in annalibus et historiis regum Armeniae legi, et a valde veridico milite, qui interfuit, 

audivi.“ 
57 Burchardus Argentinensis, Burchards Bericht über den Orient, ed. Thomsen, S. 521. 
58 Zur koptischen Überlieferung dieser Erzählung siehe Burchardus Argentinensis, Burchards Bericht über den 

Orient, ed. Thomsen, S. 521 FN 39; Josua und Eißler, B. V.5.4. Das arabische Kindheitsevangelium, S. 964–965, 

972 Nr. 24. 
59 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 54: „Temporibus meis cum reliquis 

custodibus Christianis erant quatuor Alamanni, et unus de Swartenbergh prope Erfordiam (…).“ 



Theresa Bachhuber 

7 

Insel Malta (Manta) genauer thematisiert,60 während Palermo (Palerma) und Trapani 

(Trapana) nur kursorisch Erwähnung finden.61 Aufgrund dieser Gewichtung wurde vermutet, 

dass Ludolfs Schiff an der Ostküste Siziliens vorbeigesegelt sei. Teilweise bezweifelt die 

Forschung, dass er die Insel je selbst bereiste.62  

[§9] Das prägnanteste Merkmal Siziliens in seiner Schilderung (L1) ist der Ätna, dem ein 

eigenes Kapitel gewidmet ist. Die Informationen zum Vulkan erhielt Ludolf von einem 

Minoriten-Mönch,63 auf den vermutlich der gesamte eingangs zitierte Abschnitt zurückgeht.64 

Der Mönch erzählt von Lavaströmen und Ausbrüchen, die häufig zeitgleich mit kriegerischen 

Auseinandersetzungen stattgefunden hätten. Anschließend zitiert er ein Sprichwort über die 

Bewohner Siziliens, die Irdisches dem Himmel bevorzugten. Daraufhin folgt die Aussage, in 

Sizilien bestünden drei christliche Riten.65  

[§10] Im direkten Anschluss wird die Erzählung zu den Lavaströmen des Ätna weitergeführt. 

Die Zitate zum Charakter der sizilischen Bevölkerung und der christlichen Riten inmitten der 

Textpassage zum Ätna wirken wie Einschübe. Die zitierte Quellenstelle kommt in dieser Form 

nur in der vermutlich ältesten langen lateinischen Fassung (L1) vor. Die hochdeutsche Fassung 

(D2) enthält in einem Satz drei unterschiedliche Übersetzungen für ritus. In der kürzeren 

lateinischen Fassung (L2) wird nur von lateinischen, griechischen und sarazenischen Christen 

gesprochen. In der niederdeutschen Version (D1) fehlt dieser Abschnitt.66  

[§11] Das Zitat zu den sizilischen Christen ist schwer zu deuten. Der Autor unterscheidet 

zwischen einem „lateinischen Ritus“ (ritus latinus) sowie Riten spezifischer Gruppen, nämlich 

„der Griechen“ (ritus Graecorum) und „der Sarazenen“ (ritus Saracenorum). Ohne dass sich 

dies beweisen lässt, suggeriert er damit womöglich einen Gegensatz zwischen einem 

lateinischen Ritus als etablierter „Institution“ und gruppenspezifischen Praktiken. Ferner 

bereitet die Übersetzung von indifferenter Probleme. Eine Übersetzung mit „unterschiedlos“ 

bzw. „ohne Unterschied“ könnte so gelesen werden, als seien die Riten kaum voneinander zu 

unterscheiden. Eine solche Interpretation wird aber vom darauffolgenden Satz negiert, der 

betont, dass die Riten „sich unterscheiden“ (differant) und „nicht übereinstimmen“, vielleicht 

gar „in einem Spannungsverhältnis zueinander stehen“ (discordant). Auch die Zuordnung der 

Riten (in una parte … in alia … in tertia …) ist nicht eindeutig. Sie kann lediglich im Sinne 

einer Aufzählung, aber auch geographisch verstanden werden, in dem Sinne, dass sie die drei 

christlichen Gruppen in unterschiedlichen Regionen verortet.67 Sie könnte aber auch auf die 

mythologisch und symbolisch aufgeladene Bezeichnung Siziliens als „Dreikapp“ (Trinacria) 

verweisen, die auf die Antike zurückgeht und noch heute im dreibeinigen Symbol mit Ceres-

                                                 
60 Simon, Of Smelly Seas, S. 198; Freller, Ein Osnabrücker Kleriker, S. 142; Ludolfus de Sudheim, De itinere 

Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 19–22. 
61 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 19. 
62 Hippler, Reise, S. 134. 
63 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 20. 
64 Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 186 FN 65. 
65 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 20, übers. Theresa Bachhuber. 
66 Siehe Appendix. 
67 Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 188. 

Tamen in Sicilia indifferenter ad tres 

ritus se habent: in una parte ad ritum 

latinum, in alia ad ritum Graecorum, 

in tertia ad ritum Sarracenorum; 

attamen omnes sunt Christiani, licet 

ritu differant et discordent. 

Ferner halten sie sich in Sizilien ohne Unterschied 

(indifferenter) an drei Riten: in einem Teil an den 

lateinischen Ritus, in einem anderen an den Ritus 

der Griechen, in einem dritten an den Ritus der 

Sarazenen; dennoch sind alle Christen, obwohl sie 

sich im Ritus unterscheiden und uneins sind. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

8 

Kopf auf der Flagge Siziliens dargestellt ist.68 Auch in anderen Sizilienbeschreibungen findet 

sich diese Dreiersymbolik, etwa im Verweis auf die dreisprachige Bevölkerung Palermos (urbs 

felix dotata populo trinlingui) im Liber ad honorem Augusti des Petrus de Ebulo (gest. vor 

1220).69 

Kontextualisierung, Analyse & Interpretation 

[§12] Die folgende Analyse ist der Frage gewidmet, was im Sizilien der 1330er Jahre unter 

ritus Saracenorum zu verstehen ist. Dabei gilt es zum einen zu ergründen, was genau der 

lateinische Begriff ritus umfasst, zum zweiten, was für eine Gruppe sich hinter den Saraceni 

verbirgt. Um dies zu klären, folgt zunächst ein knapper Überblick zu den im Sizilien des elften 

bis vierzehnten Jahrhunderts existierenden Sprach- und Religionsgruppen (§§13–17), dann eine 

Auseinandersetzung mit den verschiedenen möglichen Interpretationen der Begriffe ritus 

(§§18–22) und Saraceni (§§23–28). Auf dieser Grundlage kommt der Artikel abschließend zu 

einer Evaluation der Frage, was unter ritus Saracenorum zu verstehen ist. 

[§13] Sizilien wurde nach einer längeren Phase der christlich-byzantinischen Herrschaft ab 

212/827 von arabisch- und berbersprachigen Muslimen erobert und befand sich bis 454/1091 

unter aghlabidischer, fatimidischer und kalbidischer Herrschaft. Arabisch wurde in dieser Zeit 

zur dominanten Sprache.70 Im 11. Jahrhundert wurden das süditalienische Festland sowie die 

Insel selbst von christlichen Eroberern aus der Normandie eingenommen.71 In der folgenden 

Generation vereinte Roger II. (r. 1105–1130 als Graf von Sizilien, 1130–1154 als König) diese 

Gebiete zum Königreich Sizilien (regnum Sicilie).72 Mit der neuen Herrschaftselite wurde das 

Lateinische im Laufe des 12. Jahrhunderts zur dominanten Schriftsprache der königlichen 

Kanzlei, während Arabisch und Griechisch dort zunehmend an Bedeutung verloren.73 Der Liber 

ad honorem Augusti des Petrus von Ebulo enthält zwar noch eine bildliche Darstellung einer 

dreisprachigen königlichen Kanzlei.74 Schon unter der Herrschaft Konstanzes (r. 1197–1198) 

kann aber wohl kaum mehr von einer multilingualen Administration gesprochen werden.75 

[§14] Die Bevölkerung der Insel war in der frühen Zeit normannischer Herrschaft überwiegend 

arabisch- und griechischsprachig. Der Gebrauch des Arabischen kann bis ins 13. Jahrhundert 

für verschiedene Gruppen nachgewiesen werden. Zunächst wurde das Arabische von den 

Muslimen Siziliens im Alltag und als Sakralsprache verwendet.76 Die Deportation eines 

Großteils der muslimischen Bevölkerung Siziliens unter Friedrich II. (r. 1198–1250 als König 

von Sizilien, 1220–1250 als Kaiser) muss aber als großer Einschnitt in der Sprachgeschichte 

Siziliens betrachtet werden. In der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts erhoben sich Teile der 

muslimischen Bevölkerung Siziliens gegen Friedrich II. Diese ließ er 1223–1224 sowie 1246–

1247 nach Lucera in Apulien deportieren.77 Diejenigen, die nicht an den Aufständen 

teilgenommen hatten, emigrierten in muslimisch beherrschte Gebiete oder assimilierten sich im 

                                                 
68 Baier, Der neue Georges, Sp. 4818–4819. 
69 Petrus de Ebulo, Liber ad honorem Augusti sive de rebus Siculis, ed. Kölzer und Stähli, S. 45, 47 (Codex 120 II 

der Burgerbibliothek Bern, fol. 98r). 
70 Agius, Siculo-Arabic, S. 38–39; Metcalfe, Muslims and Christians, S. 8–9, 15, 22–24; Johns, Arabic 

Administration, S. 31–32; Engl und Jäckh, Muslims, S. 36–40. 
71 Metcalfe, Muslims and Christians, S. 24–28; Engl und Jäckh, Muslims, S. 40–41. 
72 Loud, Roger II, S. 20–26; Caspar, Roger II., S. 96–97; Houben, Roger II., S. 57–59. 
73 Von Falkenhausen, Babele di lingue, S. 13–35; Becker, Multilingualism, S. 33–35; Johns, Greek Church, 

S. 133–134; Von Falkenhausen, I diplomi, S. 264–267; Norwich, Kingdom, S. 91; Kehr, Urkunden, S. 239; König, 

Latin-Arabic Entanglement, S. 70–71; Metcalfe, Muslims and Christians, S. 100–106, 178. 
74 Petrus de Ebulo, Liber ad honorem Augusti sive de rebus Siculis, ed. Kölzer und Stähli, S. 45, 47 (Codex 120 II 

der Burgerbibliothek Bern, fol. 97v, 98r, 101r). 
75 Johns und Jamil, Latin-Arabic Document, S. 121–122. 
76 Metcalfe, Muslims and Christians, 71–72. 
77 Engl, Verdrängte Kultur, S. 109–118, 189–191; Nef, Déportation, S. 455–477. 



Theresa Bachhuber 

9 

Laufe der Zeit in die christliche Bevölkerung.78 Damit verschwand ein Großteil der 

arabischsprachigen Bevölkerung von der Insel.79  

[§15] Arabisch wurde jedoch auch von Teilen der jüdischen Bevölkerung als Alltagssprache 

verwendet,80 zumal die almohadischen Verfolgungen im 13. Jahrhundert zusätzliche 

arabischsprachige Juden nach Sizilien gebracht hatten.81 Dies geht u. a. aus dem Bericht des 

jüdischen Gelehrten Abraham Abulafia (gest. 5052/1292) hervor, der die Nutzung der (wohl 

italoromanischen) Ortssprache, des Griechischen und des Arabischen durch die Juden Siziliens 

erwähnt.82 

הפלא הגדול הוא מה  םואמנ
שקרה ליהודים בכל איסקיליאה 

מדברים בלשון לעז  אינם שהם
, כלשונות הלועזים דובלשון יון לב

ם. אבל שמרו והיוונים שדרים עמה
לשון ערבי שלמדוהו מימים 
קדמונים בעת היות הישמעאלים 

 .דרים שם

Wahrlich, das große Wunder ist, was den Juden in ganz 

Sizilien (ʾIsqiliʾah) geschah, denn sie sprechen nicht nur in 

der Sprache laʿaz (d. h. der Sprache der nicht-jüdischen, 

lateinischen bzw. romanischen Umgebung)83 und in der 

griechischen Sprache, in der Sprechweise der Leʿazim und 

der Griechen (Yavanim), die mit ihnen wohnen. Vielmehr 

haben sie [auch] die arabische Sprache bewahrt, die sie in 

früherer Zeit gelernt hatten, als die Ismaeliten (Išmaʿelim) 

dort lebten. 

[§16] Auch die Christen Siziliens bedienten sich verschiedener Sprachen. Ein vor 1133 

verfasstes Memoratium des Abtes von Lipari spricht von zugezogenen Christen „lateinischer 

Sprache“ (Latinę linguę), mit denen allerdings vulgariter kommuniziert wurde,84 

möglicherweise in einer Form des Französischen, die mit den Normannen nach Sizilien 

gekommen war.85 Griechischsprachige Dokumente christlicher Gemeinden sind in Palermo bis 

1260/61 nachweisbar, im Osten der Insel blieb die aktive Nutzung des Griechischen länger 

erhalten.86 Schließlich gab es auch arabischsprachige Christen, die mehrfach nachgewiesen 

sind.87 Im Jahr 1185 etwa beobachtete Ibn Ǧubayr (gest. 614/1217) Besucherinnen des 

Weihnachtsgottesdienstes einer christlichen Gemeinde in Palermo. Von diesen behauptete er, 

dass sie – wie die muslimischen Frauen – „redegewandt“ (faṣīḥāt al-alsun), also des Arabischen 

mächtig seien.88 

[§17] Sind mit den von Ludolf erwähnten Christen, die in den 1330er Jahren dem ritus 

Saracenorum folgten, die Nachfahren der bei Ibn Ǧubayr erwähnten arabischsprachigen 

Christen gemeint? Saraceni verweist in lateinischen Quellen des Mittelalters üblicherweise auf 

Muslime.89 Der Begriff taucht in Sizilien seit normannischer Zeit allerdings auch als Marker 

                                                 
78 Engl und Jäckh, Muslims, S. 45; Engl, Verdrängte Kultur, S. 192–193; Loud, Communities, S. 150. 
79 Engl, Verdrängte Kultur, S. 118–119. 
80 Rocco, Tre lingue, S. 359–363; Mandalà, Jews, S. 463–464; Bresc, Arabes, S. 41–42; Wettinger, Jews of Malta, 

S. 3. 
81 Mandalà, Migration, S. 19–48. 
82 Abraham Abulafia, Sefer Otsar, ed. Gross, S. 313, übers. Theresa Bachhuber. 
83 Vermutlich ein italoromanischer Dialekt, siehe Ryzhik, Judeo-Italian, S. 95–96. 
84 Rogerii II. Regis Diplomata latina, ed. Brühl, Nr. 23, S. 62–66, hier: S. 64; Metcalfe, Muslims and Christians, 

S. 78–79. 
85 Metcalfe, Muslims and Christians, S. 102–104, 111–113; siehe auch Valenti, Vocabulario, 38–67.  
86 Von Falkenhausen, Gemeinden, S. 55–56, 58. 
87 Metcalfe, Muslims and Christians, S. 93–98; Bresc, Arabi per lingua, S. 263–282; Nef, Histoire, S. 255–286; 

Bresc und Nef, Mozarabes, S. 5–27; Mandalà, Tra minoranze, S. 95–124; Mandalà und Moscone, Tra Latini, 

S. 182, 188–189. 
88 Ibn Ǧubayr, Riḥla, ed. de Goeje, S. 333; Ibn Jubayr, Travels, übers. Broadhurst, S. 350–351: „fluent of speech“. 
89 König, 621: Isidor von Sevilla, §6. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

10 

für die arabische Sprache auf.90 Wer waren also diese Christen, und was ist unter ihrem ritus zu 

verstehen? 

[§18] „Riten“ bezeichnen ritualisierte oder formalisierte Handlungen, etwa im Rahmen einer 

Messe, deren Ordnung und Ablauf in Form einer Liturgie festgelegt ist.91 Da für verschiedene 

Messen (z. B. Ostern, Weihnachten, Taufen, Begräbnis) unterschiedliche Liturgien vorgesehen 

sind, gibt es eine Vielzahl von Liturgien mit unterschiedlichen Riten. Der lateinische Begriff 

ritus dient dagegen als Oberbegriff und bezeichnet den gesamten Bereich religiöser Praktiken 

einer bestimmten christlichen Gruppierung. Allerdings ist er nicht gleichbedeutend mit einer 

eigenen Kirchenstruktur. Mozarabische Christen der Iberischen Halbinsel wurden 

beispielsweise im Rahmen der so genannten Reconquista in den lateinischen Ritus 

eingemeindet, handelten aber rituell-praxeologisch anders als Gemeinden in anderen Teilen der 

lateinischen Christenheit.92 Daher wäre es durchaus möglich, dass der von Ludolf erwähnte 

ritus der „Griechen“ und „Sarazenen“ dem in Sizilien herrschaftlich gestützten lateinischen 

ritus untergeordnet war.  

[§19] Ludolfs Text enthält an der entsprechenden Stelle keine Definition des Begriffes ritus, 

sondern beschreibt seine drei Varianten nur als christlich. Die kürzere lateinische Fassung (L2) 

spricht lediglich von drei christlichen Gruppen: „Lateinern“, „Griechen“ und „Sarazenen“.93 

Sunt eciam in Sicilia christiani quidam 

Latini, quidam Greci et quidam Sarraceni. 

Es gibt auch in Sizilien Christen, einige sind 

Lateiner, einige sind Griechen und wieder 

einige sind Sarazenen. 

[§20] Die Forschungsdiskussion um den ritus Saracenorum dreht sich um die Frage, ob es sich 

lediglich um eine spezifische sprachliche oder auch um eine spezifische rituell-praxeologische 

oder gar liturgische Ausgestaltung des Gottesdienstes handelt. Laut Jeremy Johns verstand 

Ludolf unter ritus Sarracenorum die Nutzung der arabischen Sprache im Rahmen einer 

Liturgie, die ansonsten der lateinischen Gottesdienstordnung folgte. Er verweist in diesem 

Zusammenhang auf einen arabisch-lateinisch-griechischen Psalter aus dem 12. Jahrhundert 

(British Library, Harley Ms. 5786). Anhand arabischer Marginalien könne man erkennen, dass 

die arabischen Psalmen in der Reihenfolge der lateinischen Liturgie gelesen wurden. Eine 

„sarazenische“ Liturgie im Sinne einer eigenständigen Gottesdienstordnung sei für Sizilien 

daher höchst unwahrscheinlich.94 Henri Bresc und Annliese Nef wiederum gehen davon aus, 

dass ritus Sarracenorum die Bezeichnung für die Nutzung der arabischen Sprache in einer 

Gottesdienstordnung sei, die dem „byzantinischen Ritus“ folge.95 Dieser Position schließen sich 

Francesco Lovino96 sowie Giuseppe Mandalà und Marcello Moscone an, die von einer 

Unterordnung des ritus Saracenorum unter den griechischen bzw. byzantinischen Ritus 

ausgehen, ihm aber sprachliche und wohl auch liturgische Eigenständigkeit zugestehen.97 Die 

                                                 
90 Metcalfe, De Saracenico, S. 48, 80 mit FN 23.  
91 Baier, Der neue Georges, Sp. 4193; Sleumer, Kirchenlateinisches Wörterbuch, S. 677. 
92 Vones, Sonderwege, S. 75–104. 
93 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terre Sancte, ed. Neumann (Documents III: Voyages), S. 335, übers. Theresa 

Bachhuber. 
94 Johns, Greek Church, S. 142: „Indeed, the Arabic marginalia in Harley 5786, (…), confirm that the psalms 

followed the order of the Latin rite. This suggests that the differences and disagreements mentioned by Ludolph 

were not liturgical but merely linguistic, at least with regard to the Latin and the Saracen rites.“ 
95 Bresc und Nef, Mozarabes, S. 8–9, hier S. 9: „l’arabisme linguistique s’est moulé dans le cadre du rite et de la 

culture byzantins.“ 
96 Lovino, Notes, S. 218: „the Arab Christians of Sicily followed the Byzantine rite, even if with a liturgy 

specifically in Arabic, as proved by various sources (…).“ 
97 Mandalà, Tra minoranze, S. 106–107; Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 183–187, hier: S. 187: „in definitiva 

il passo di Ludolph offre testimonianza soltanto di due riti nell’accezione moderna del termine: uno latino e l’altro 

bizantino; e mi sembra che sia stato proprio quest’ultimo ad esser officiato sia dai ‘greci’ sia dagli ‘arabo-cristiani’, 



Theresa Bachhuber 

11 

Tendenz in der Forschung geht also dahin, den ritus Sarracenorum als Beschreibung einer 

Liturgie in arabischer Sprache zu verstehen, die entweder dem lateinischen oder dem 

griechischen Ritus untergeordnet war, vielleicht aber auch eine gewisse liturgische 

Eigenständigkeit aufwies. 

[§21] Ludolfs Bericht zu den verschiedenen christlichen ritūs in Sizilien stammt von einem 

Geistlichen – wenn nicht von Ludolf selbst, dann zumindest von seinem monastischen 

Berichterstatter. Aufgrund seines geistlichen Status sollte der Erzähler eine klare Vorstellung 

von der Bedeutung des Begriffes ritus gehabt haben. Die hochdeutsche Textfassung (D2) 

übersetzt ritus als „Glauben, Ordnung, Gewohnheit“ (geloben, ordnūg, gewonhait).98 Sie geht 

aber vermutlich nicht direkt auf Ludolf zurück und entstand erst um 1450.99 Ihre Eignung als 

Quelle ist dadurch eingeschränkt, dass der Übersetzer nicht wissen konnte, was genau Ludolf 

mit ritus meinte. Die niederdeutsche Fassung (D1) enthält diese Textstelle nicht und kann daher 

keine weiteren Anhaltspunkte geben. Ludolfs eigene Definition des Wortes ritus wird an 

anderer Stelle in der längeren lateinischen Fassung (L1) deutlicher. Hier konstatiert er, dass in 

der Geburtskirche von Bethlehem jede „Nation“ (natio) den Gottesdienst (divinum officium) 

auf ihre eigene Art, „nach ihrem eigenen ritus“ (ad ritum suum agendum) feiere.100 

In nocte nativitatis domini omnes 

nationes, quae sub coelo sunt, prout 

decet, ibidem conveniunt, et unaquaeque 

natio ad divinum officium ad ritum suum 

agendum in hac ecclesia specialem habet 

locum, ad hoc sibi in perpetuum 

deputatum. 

In der Nacht der Geburt des Herrn versammeln 

sich dort alle Nationen, die unter dem Himmel 

sind [Apg 2,5], wie es sich geziemt, und jede 

einzelne Nation hat in dieser Kirche ihren 

eigenen Ort den Gottesdienst nach ihrem ritus 

zu vollziehen, der ihr dafür auf ewig zugeteilt 

ist. 

[§22] Ritus verweist in dieser Passage eindeutig auf Handlungen, die während eines 

Gottesdienstes ausgeführt werden. Er wird damit rituell-praxeologisch oder liturgisch 

verstanden, kann aber durchaus auch auf den Gesamtbestand religiöser Praktiken der jeweiligen 

„Nation“ verweisen. Dieser Textabschnitt liegt – anders als der Text zu verschiedenen Riten in 

Sizilien – in beiden deutschen Fassungen vor. Auf Niederdeutsch (D1) wird „nach ihrem Ritus“ 

(ad ritum suum) mit „nach seiner Weise“ (na syner wyse),101 und auf hochdeutsch (D2) mit 

„nach seiner Gewohnheit“ (nach seiner gewōheit)102 übersetzt. All dies könnte dafür sprechen, 

dass ritus Sarracenorum eigenständige Riten, und eventuell sogar eine eigenständige Liturgie 

bezeichnet, die sich nicht nur sprachlich, sondern auch in Inhalt, Form und Ausführung von 

lateinischen und griechischen Praktiken unterschied. 

[§23] Umstritten ist in der Forschung auch, wie die christliche Gruppe zu definieren ist, die den 

ritus Saracenorum praktizierte. Handelte es sich um zum Christentum konvertierte Muslime? 

                                                 
ciascuno, a quanto pare, secondo una propria liturgia («licet ritu differant et discordent»), e probabilmente una 

‘propria’ lingua.“ 
98 Ludolfus de Sudheim, Itinerarium ad terram sanctam per Petrum de Suchen, ed. Phillipps, S. 56: „(…) in Sicilia 

habent sy drÿerlay geloben, die ersten haltent sich nach den Latinischen (das ist Römischen), die andren nach den 

Kriegschen, die dritten nach den Sarraceni, ye doch so sind sy all Christen. Wie wol sy mit ordnūg und gewonhaiten 

under schidlich sind“; vgl. Ludolfus de Sudheim, De itinere ad terram sanctam, Zainer Inkunabeldruck 

Universitätsbibliothek Wien I-138022, fol. 24r. Kleine Unterschiede zu der Schreibweise im Druck: „gelauben, 

ordnung, gewonheit“. 
99 Siehe Bremer, Reiseliteratur, S. 352, und die Überlieferung der Textzeugen bei Ludolfus de Sudheim, De itinere 

Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 20. 
100 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 72, übers. Theresa Bachhuber. 
101 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 141; Ludolfus de Sudheim, Reisebuch 

ins Heilige Land, in niederdeutscher Mundart, ed. Kosegarten, S. 54. 
102 Nicht im Druck von Phillipps; siehe Ludolfus de Sudheim, De itinere ad terram sanctam, Zainer 

Inkunabeldruck Universitätsbibliothek Wien I-138022, fol. 81v. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

12 

Johns schlug vor, es könne sich auf eine kleine Zahl von konvertierten Palast-Sklaven 

beziehen,103 und wurde darin von Lovino unterstützt.104 Allerdings ist die Konversion von 

Muslimen zum Christentum in Sizilien nur schwer zu belegen, so dass man von einer sehr 

geringen Zahl an Konvertiten ausgeht.105 Eine weitere Möglichkeit ist, dass Saraceni auf 

arabischsprachige Christen ohne Konversionshintergrund verweist. Diese Position wird von 

Bresc und Nef vertreten, die arabische Christen in Sizilien an unterschiedlichen Stellen 

verorten,106 wobei auch Nef die Existenz von muslimischen Konvertiten zum Christentum 

annimmt.107 Mandalà und Moscone sprechen dezidiert von einer gemischten Gruppe, in der 

sich arabische Christen aus der vornormannischen Periode mit konvertierten Muslimen und 

eingewanderten arabischen Christen vermischten.108 Die Forschung tendiert also dazu, von der 

Existenz arabischer Christen mit und ohne Konversionshintergrund auszugehen, auf die der von 

Ludolf genutzte Begriff Sarraceni zutreffen könnte. 

[§24] Ludolf von Sudheim selbst nutzt den Sarazenenbegriff in seinem Text unterschiedlich. 

Er bezeichnet beispielsweise Muslime in Jerusalem als Sarraceni,109 differenziert aber durchaus 

zwischen Sarazenen als religiöser und als ethnischer Gruppe: Türken seien zwar „energische 

Sarazenen“ (strenuissimi Sarraceni), sie entstammten aber nicht dem „Volk der Sarazenen“ (de 

genere Sarracenorum).110 In Ludolfs Sizilienbeschreibung kann es sich eindeutig nicht um 

Muslime handeln, da die „Sarazenen“ in beiden lateinischen Überlieferungen explizit als 

Christen bezeichnet werden. Damit bezieht sich der hier genutzte Sarazenenbegriff entweder 

auf die Sprache, die ethnische Zugehörigkeit oder die religiöse Herkunft bzw. 

Konversionsgeschichte der diesen ritus praktizierenden Menschen. 

[§25] Ludolf kannte durchaus verschiedene Begriffe für arabischsprachige Christen: In seiner 

Beschreibung Ägyptens bezeichnet er die dortigen Christen als Indi, Nubiani und Suriani.111 

Diese Zuordnung fußt vermutlich mehr auf Herkunft als auf Konfession, wobei der Begriff 

Suriani als Bezeichnung für melkitische, d.h. arabischsprachige Christen des griechischen Ritus 

begegnet.112 In dem bereits zitierten Text zu den Riten in einer Kirche in Bethlehem an 

Heiligabend nennt Ludolf Latini und Nubiani als Beispiel für nationes.113 Im Text wird auf 

Latein und auf Deutsch explizit von „Nation“ (nationes in L1 und D1)114 oder „Geschlecht“ 

                                                 
103 Johns, Greek Church, S. 142 FN 47: „The rite might have served a small group of ex-Muslim palace slaves.“ 
104 Lovino, Notes, S. 218. 
105 Metcalfe, Muslims and Christians, S. 96–97; Johns, Greek Church, S. 133. 
106 Bresc und Nef, Mozarabes, S. 8, 10–27. 
107 Nef, Histoire, S. 255, 279–280. 
108 Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 182, 186. 
109 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 74. 
110 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 24: „Est etiam sciendum, quod Turchi 

sunt homines longi et nigri et strenuissimi Sarraceni, non tamen de genere Sarracenorum (…)“. 
111 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 61: „(…) et in quam pluribus adhuc 

degunt Indi Nubiani et Suriani, ad ordinem sancti Antonii et Macarii se habentes.“ 
112 Pahlitzsch, The Suriani in Lusignan Cyprus; Pahlitzsch, Graeci und Suriani. 
113 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 72: „In nocte nativitatis domini omnes 

nationes, quae sub coelo sunt, prout decet, ibidem conveniunt (…). Latini habent tunc locum, quo deus natus erat 

homo, et sic singulae nationes singula habent loca. Temporibus meis Nubiani nondum habuerunt locum (…).“ 
114 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 72; Ludolfus de Sudheim, De itinere 

Terrae sanctae liber, ed. Stapelmohr, S. 141; Ludolfus de Sudheim, Reisebuch ins Heilige Land, in 

niederdeutscher Mundart, ed. Kosegarten, S. 54. 



Theresa Bachhuber 

13 

(geschlåcht in D2)115 gesprochen. Diese Textstelle wurde wörtlich aus der Vulgata (Apg 2,5) 

übernommen,116 wo auch „Völker“ und nicht Konfessionen gemeint sind. 

[§26] Ludolf vermischte also die ethnische und konfessionelle Bedeutung von Bezeichnungen 

religiöser Gruppen auch in Bezug auf Christen. Er kannte mit Indi, Nubiani und Suriani 

verschiedene Begriffe für Christen, die unter muslimischer Herrschaft lebten und vermutlich 

auch Arabisch sprachen. Zusätzlich waren ihm Konflikte zwischen verschiedenen christlichen 

Gruppen bekannt.117 Aufgrund seiner sonstigen Differenzierungen ist es auffallend, dass er im 

sizilischen Kontext nur unspezifisch von „Riten der Sarazenen“ (L1, D2) oder christlichen 

Sarazenen (L2) spricht. Vermutlich ist der Gewährsmann für den gesamten Bericht zu Catania 

der Minoriten-Mönch, dessen Formulierung Ludolf übernahm. Der Mönch kannte sich mit den 

Gepflogenheiten auf Sizilien aus, war aber im Vergleich zu Ludolf eventuell weniger bewandert 

in der Identifikation und Benennung verschiedener arabischsprachiger christlicher 

Gruppierungen. Wohl aber erkannte er die Sprache dieser Christen als Arabisch und ordnete sie 

dann der Gruppe der „Sarazenen“ zu. Angesichts der nachweisbaren Existenz 

arabischsprachiger Christen im 12. Jahrhundert118 sowie der – von der Forschung insgesamt 

gering eingeschätzten – Konversion und Assimilation sizilischer Muslime in christliche 

Gruppen in Sizilien ist denkbar, dass der Begriff ritus Sarracenorum sowohl arabischsprachige 

Christen als auch die geringe Zahl konvertierter Muslime umfasst. In Ermangelung von 

Kenntnissen der Gebräuche vor Ort übernahm Ludolf dann diesen Sammelbegriff für 

verschiedene arabischsprachige christliche Gruppen in Sizilien. 

[§27] Neben der Untersuchung der Begrifflichkeiten ritus und Sarraceni liefert die Forschung 

auch verschiedene Versuche, die Quellenstelle zeitlich und räumlich einzuordnen. Dabei wurde 

geprüft, auf welche Region und welche Zeit sich die Schilderung bezog. Mandalà und Moscone 

stellen die These in den Raum, die Erzählung sei nicht im Reisezeitraum der Jahre 1336–1341 

entstanden, sondern erst nach 1379. Im Text wird eingangs der Metropolitan von Monreale als 

Minorit bezeichnet.119 Dies stünde im Konflikt mit dem Berichtzeitraum 1336–1341, da erst ab 

1379 ein Minorit als Erzbischof nachweisbar sei, nämlich Paolo Francisci (sed. ab 1367 als 

Bischof von Isernia, 1379–1407 als Erzbischof von Monreale). Daher müsse der Bericht zu 

Sizilien aus der Zeit nach 1379 stammen.120 Dem wäre zu entgegnen, dass Ludolf einen 

minoritischen Generalvikar für den Erzbischof gehalten haben könnte. Gemeint wäre hier der 

Minorit Tommaso Furcapetula (sed. vor 1330), der vom Erzbischof von Monreale, Napoleon 

Orsini (sed. 1325–1337), zum Generalvikar (vicario generale) ernannt wurde.121 Eine spätere 

Datierung der Schilderung ist daher nicht erforderlich.  

[§28] Nef und Bresc erwägen, ob die Existenz des ritus Saracenorum eventuell regional auf 

den Osten Siziliens einzugrenzen sein könnte, wo sich die griechischen Zentren der Insel 

befanden, denen sie den ritus Saracenorum zuordneten.122 Vera von Falkenhausen wiederum 

hält eine Präsenz der christlichen Sarazenen im Westen oder Südwesten der Insel für 

                                                 
115 Ludolfus de Sudheim, De itinere ad terram sanctam, Zainer Inkunabeldruck Universitätsbibliothek Wien I–

138022, fol. 81v. 
116 Biblia sacra. Iuxta Vulgatam versionem, ed. Weber, S. 1699: „erant autem in Hierusalem habitantes Iudaei viri 

religiosi ex omni natione quae sub caelo sunt.“; Bibel, Einheitsübersetzung, ed. Katholisches Bildungswerk, S. 

1222: „In Jerusalem aber wohnten Juden, fromme Männer aus allen Völkern unter dem Himmel.“ 
117 Simon, Of Smelly Seas, S. 204. 
118 Nef, Histoire, S. 255, 279–280; Bresc und Nef, Mozarabes, S. 5–27; Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 182. 
119 Ludolfus de Sudheim, De itinere Terrae sanctae liber, ed. Deycks, S. 19: „Hoc regnum Siciliae septem habet 

in se episcopatus et unum metropolitanum, scilicet montis regalis, qui temporibus meis erat frater de ordine 

minorum.“ 
120 Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 186. 
121 Enzensberger, I Vescovi, S. 57–58; Catalogo, ed. Garufi, S. 76, Nr. 167. 
122 Bresc und Nef, Mozarabes, S. 8–9; von Falkenhausen, Gemeinden, S. 55–56, 58; Bresc, Problèmes, S. 149–

152. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

14 

wahrscheinlicher.123 Für diese widersprüchlichen Meinungen könnten Mandalà und Moscone 

eine mögliche Erklärung haben. Sie schlugen vor, Ludolf verweise mit seiner Erwähnung der 

Koexistenz dreier christlicher Riten auf den griechischen Begriff Trinacria (Τρινακρία)124 und 

damit auf eine symbolische „Dreiheit“ Siziliens und die Dreiteilung der Insel in Val Demone 

(Nordosten), Val di Noto (Südosten) und Val di Mazara (Westen).125 Die Idee der 

schematischen Dreiteilung war zumindest im 12. Jahrhundert ein beliebter Topos, wie oben 

schon am Beispiel der Bevölkerung Palermos gezeigt wurde.126 Da das Zitat aber vermutlich 

auf die Aussagen eines Minoriten-Mönches zurückgeht und Ludolfs vermeintliche Ortskenntnis 

damit irrelevant wird, ist eine konkrete Lokalisierung der Koexistenz dreier christlicher Riten 

nur schwer möglich. Schließlich waren die Minoriten ab dem 13. Jahrhundert auf ganz Sizilien 

etabliert.127 Da man nicht erfährt, woher der Mönch stammte, könnte er in verschiedenen 

Klöstern auf der Insel tätig gewesen sein oder die Information von anderen Ordensmitgliedern 

empfangen haben.  

[§29] Abschließend bleibt festzuhalten, dass im 14. Jahrhundert Christen auf Sizilien lebten, 

die unterschiedliche Riten praktizierten. Im längeren lateinischen Zitat (L1) wird darauf 

hingewiesen, dass diese sich in ihren ritūs unterschieden und diesbezüglich auch uneins seien 

(licet ritu differant et discordent). Im Kontext des Weihnachtsgottesdienstes in der 

Geburtskirche in Bethlehem spricht Ludolf deutlich von der Existenz unterschiedlicher Riten, 

was auch durch die deutschen Handschriften bestätigt wird, die ritus mit „Weise“ (D1: wyse) 

bzw. „Gewohnheit“ (D2: gewonheit) übersetzen. Deswegen ist vermutlich tatsächlich von 

verschiedenen Praktiken, Inhalt, Formen und Gottesdienstordnungen auszugehen und nicht nur 

von rituellen Handlungen in arabischer Sprache, die ansonsten lateinischen oder griechischen 

Mustern folgten. Bei den Christen, die dem ritus Sarracenorum folgten, handelte es sich damit 

wohl um eine arabischsprachige Gruppe mit eigenen Riten, eventuell sogar einer eigenen 

Liturgie, die sich deutlich von ihren lateinischen oder griechischen Äquivalenten unterschied. 

Offen bleibt, ob es sich bei diesen „christlichen Sarazenen“ um arabischsprachige Christen ohne 

muslimischen Hintergrund, um die kleine Gruppe konvertierter Muslime, oder um eine 

Mischform aus beiden handelte. Die Quelle bietet dadurch einen interessanten Einblick in die 

komplexe Religions- und Kulturgeschichte Siziliens, ohne diese vermutlich eher heterogene 

Gruppe von Christen genauer zu definieren. Darüber hinaus enthält der Bericht Ludolfs 

wertvolle Angaben zu Mobilität und Wahrnehmungsstrukturen nordalpiner Pilger, die in das 

Heilige Land reisten. Ludolfs Interesse galt dabei nicht nur der Geographie, sondern auch 

Personen, Gewohnheiten und Besonderheiten verschiedener christlicher und muslimischer 

Gruppen des Mittelmeerraumes. Die Überlieferung und Rezeption seines vielfach gekürzten, 

ergänzten und übersetzten Textes zeigt, dass Ludolfs Reisebericht in seiner nordalpinen Heimat 

bis in das 16. Jahrhundert auf reges Interesse stieß. Eine umfassende Studie zu den Quellen und 

der späteren Rezeption dieses Textes könnte daher weitere Aufschlüsse zur Wahrnehmung 

religiöser Differenzen im Mittelmeerraum ermöglichen. 

 

                                                 
123 Von Falkenhausen, Gemeinden, S. 56. 
124 Baier, Der neue Georges, Sp. 4818–4819. 
125 Mandalà und Moscone, Tra Latini, S. 188. 
126 Metcalfe, Muslims and Christians, S. 45; Siehe hierzu auch Petrus de Ebulo, Liber ad honorem Augusti sive de 

rebus Siculis, ed. Kölzer und Stähli, S. 45, 47 (Codex 120 II der Burgerbibliothek Bern, fol. 98r). 
127 Enzensberger, I Vescovi, S. 45–62; Kamp, Kirche, Bd. I.3. 



Theresa Bachhuber 

15 

Edition(en) & Übersetzung(en) 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], De itinere Terrae sanctae liber, ed. Ludwig 

Conrady, in: Ludwig Conrady (Hrsg.), Vier rheinische Palaestina-Pilgerschriften des 14., 15. 

und 16. Jahrhunderts, Wiesbaden: Feller & Gecks, 1882, S. 20–48. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], Le chemin de la Terre sainte, übers. Christiane 

Deluz, in: Danielle Régnier-Bohler (Hrsg.), Croisades et pèlerinages. Récits, chroniques et 

voyages en Terre sainte, XIIe–XVIe siècle, Paris: Le Grand Livre du mois, 1997, S. 1029–1056. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], De itinere Terrae sanctae liber, ed. Ferdinand 

Deycks, Stuttgart: Literarischer Verein, 1851. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], Reisebuch ins Heilige Land, in niederdeutscher 

Mundart, ed. Johann Gottfried Kosegarten, Greifwald: C.A. Kochs Verlagsbuchhandlung, 

1861. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], De itinere Terre Sancte, ed. G.A. Neumann, in: 

Archives de l’Orient latin 2 (1884), Documents III: Voyages, S. 305–377. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], Itinerarium ad terram sanctam per Petrum de 

Suchen, ed. Thomas Phillipps, Middle Hill: Turris Lativiensis, 1825. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], Reise ins Heilige Land nach der Hamburger 

Handschrift, ed. Ivar von Stapelmohr (Lunder germanistische Forschungen, 6), Lund und 

Kopenhagen: Gleerup, 1937. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], Ludolph von Suchem’s Description of the Holy 

Land, and of the Way thither. Written in the Year A. D. 1350, übers. Aubrey Stewart (Palestine 

Pilgrims’ Text Society 27), London: Palestine Pilgrims’ Text Society, 1895. 

Ludolfus de Sudheim [Ludolf von Sudheim], De itinere ad terram sanctam, Inkunabeldruck, 

Augsburg: Günther Zainer, 1477, Universitätsbibliothek Wien I–138022, Permalink: 

https://phaidra.univie.ac.at/o:218317  

Zitierte Quellen 

Abraham Abulafia, Otzar eden ganuz, ed. Amnon Gross, Jerusalem: [Aharon Barzani ubeno], 

2000. 

Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsübersetzung, ed. Katholisches Bildungswerk, 

Freiburg: Herder, 2010. 

Biblia Sacra. Iuxta Vulgatam Versionem, ed. Robert Weber, 5. verbesserte Auflage, bearbeitet 

von Roger Gryson, Nördlingen: Deutsche Bibelgesellschaft, 2007. 

Burchardus Argentinensis [Buchard von Straßburg], Burchards Bericht über den Orient. 

Reiseerfahrungen eines staufischen Gesandten im Reich Saladins 1175/1176, ed. Christiane M. 

Thomsen (Europa im Mittelalter 29), Berlin und Boston: De Gruyter, 2018. 

Catalogo illustrato del Tabulario di S. Maria Nuova in Monreale, ed. Carlo Alberto Garufi, 

Palermo: Era Nova, 1902. 

Guilielmus de Boldensele [Wilhelm von Boldensele], Sur la Terre Sainte et l’Égypte (1336). 

Liber de quibusdam ultramarinis partibus de Guillaume de Boldensele, 1336, ed. Christiane 

Deluz (Sources d’histoire médiévale 44), Paris: CNRS éditions, 2018. 

Ibn Ǧubayr, Riḥla, ed. William Wright, überarb. Michael J. de Goeje, Leiden: Brill, 1907. 

https://phaidra.univie.ac.at/o:218317


1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

16 

Ibn Ǧubayr, The Travels of Ibn Jubayr: A Medieval Journey from Cordoba to Jerusalem, übers. 

Ronald Broadhurst, London: Jonathan Cape, 1952. 

Hayton [Hethum von Korykos], La flor des estoires de la terre d’Orient, ed. Charles Kohler, 

in: Recueil des historiens des croisades. Documents arméniens 2 (1906), S. 255–367. 

Heinemann, Otto von: Die Helmstedter Handschriften/2: Codex Guelferbytanus 501 

Helmstadiensis bis 1000 Helmstadiensis, Frankfurt am Main: Klostermann, 1965. 

Hermannus Kornerus [Hermann Korner], Chronica Novella, ed. Jakob Schwalm, Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht, 1895. 

Micklin, Anja: Der Niederrheinische Orientbericht. Edition und sprachliche Untersuchung 

(Rheinisches Archiv 163), Köln: Böhlau, 2020. 

Petrus de Ebulo [Petrus von Eboli], Liber ad honorem Augusti sive de rebus Siculis, Codex 120 

II der Burgerbibliothek Bern: eine Bilderchronik der Stauferzeit, ed. Theo Kölzer und Marlis 

Stähli, Sigmaringen: Thorbecke, 1994. 

Rogerii II. Regis Diplomata latina, ed. Carlrichard Brühl, Köln und Wien: Böhlau, 1987. 

[Wilhelm Tzewers,] Itinerarius terre sancte. Einleitung, Edition, Kommentar und Übersetzung, 

ed. Hartmann, Gritje, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2004. 

Zitierte & weiterführende Literatur 

Abulafia, David: La caduta di Lucera Saracenorum, in: Per la storia del Mezzogiorno medievale 

e moderno. Studi in memoria di Jole Mazzoleni, Rom: Ministero per i beni culturali e 

ambientali, Ufficio centrale per i beni archivistici, 1998 S. 171–186. 

Agius, Dionisius: Siculo Arabic, London und New York: Kegan Paul International, 1996. 

Baier, Thomas (Hrsg): Der neue Georges. Handwörterbuch Lateinisch-Deutsch, 16. Auflage, 

Darmstadt: wbg Academic, 2019. 

Becker, Julia: Multilingualism in the Documents of the Norman Rulers in Calabria and Sicily. 

Successful Acculturation or Cultural Coexistence?, in: Giuseppe Mandalà und Inmaculada 

Pérez Martín (Hrsg.), Multilingual and Multigraphic Documents and Manuscripts of East and 

West, Piscataway, NJ: Gorgias Press, 2018, S. 33–54, DOI: 

https://doi.org/10.31826/9781463240004-003.  

Brall-Tuchel, Helmut: Unterwegs im Heiligen Land. Rheinische Pilgerberichte des 

14. Jahrhunderts zwischen Tradition und Augenschein, in: Helmut Brall-Tuchel (Hrsg.), 

Wallfahrt und Kulturbegegnung. Das Rheinland als Ausgangspunkt und Ziel 

spätmittelalterlicher Pilgerreisen. Beiträge des interdisziplinären Symposiums in Erkelenz am 

14. Oktober 2011, Erkelenz: VDS Verlagsdruckerei Schmidt, 2012, S. 143–171. 

Bremer, Ernst: Spätmittelalterliche Reiseliteratur – ein Genre? Überlieferungssymbiosen und 

Gattungstypologie, in: Xenja von Ertzdorff und Dieter Neukirch (Hrsg.), Reisen und 

Reiseliteratur im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit, Amsterdam: Rodopi, 1992, S. 329–

355. 

Bresc, Henri: Arabes de langue, Juifs de religion: L’évolution du judaïsme sicilien dans 

l’environnement latin, XIIe–XVe siècle, Paris: Bouchène, 2001. 

Bresc, Henri: Arabi per lingua, greci per rito, i Mozarabi di Sicilia con e dopo Giorgio, in: 

Mario Re und Cristina Rognoni (Hrsg.), Byzantino-Sicula V: Giorgio di Antiochia: l’arte della 

politica in Sicilia nel XII secolo tra Bisanzio e l’Islam, Palermo: Istituto Siciliano di Studi 

Bizantini e Neoellenici “Bruno Lavagnini”, 2009, S. 263–282. 

https://doi.org/10.31826/9781463240004-003


Theresa Bachhuber 

17 

Bresc, Henri: Problèmes de définition et réalités culturelles: melkites, mozarabes, chrétiens 

arabes en Sicile, in: Matthias Maser, Klaus Herbers, Michele C. Ferrari und Hartmut Bobzin 

(Hrsg.), Von Mozarabern zu Mozarabismen zur Vielfalt kultureller Ordnungen auf der 

mittelalterlichen iberischen Halbinsel, Münster: Aschendorff, 2014, S. 145–165. 

Bresc, Henri; Nef, Annliese: Les Mozarabes de Sicile (1100–1300), in: Henri Bresc und 

Marcello Pacifico (Hrsg.), Una stagione in Sicilia I, Palermo: Palermo University Press, 2010, 

S. 5–28. 

Brincken, Anna-Dorothee von den: Die „Nationes christianorum Orientalium“ im Verständnis 

der lateinischen Historiographie von der Mitte des 12. bis in die zweite Hälfte des 

14. Jahrhunderts, Köln und Wien: Böhlau, 1973. 

Brincken, Anna-Dorothee von den: Ludolf v. Suchem, in: Lexikon für Theologie und Kirche 6 

(1997), Sp. 1089. 

Caracausi, Girolamo: Dizionario onomastico della Sicilia. Vol. II (M–Z), Palermo: L’Epos 

Società editrice, 1994.  

Caspar, Erich: Roger II. (1101–1154) und die Gründung der normannisch-sicilischen 

Monarchie, Innsbruck: Verlag der Wagnerschen Universitäts-Buchhandlung, 1904. 

Engl, Richard: Das Ende muslimischen Lebens im mittelalterlichen Süditalien. 

Netzwerkanalytische Überlegungen zu einer hundertjährigen Forschungsfrage, in: Daniel 

Bauerfeld und Lukas Clemens (Hrsg.), Gesellschaftliche Umbrüche und religiöse Netzwerke. 

Analysen von der Antike bis zur Gegenwart, Bielefeld: transcript Verlag 2014, S. 119–154, 

DOI: https://doi.org/10.1515/transcript.9783839425954.119. 

Engl, Richard: Die verdrängte Kultur. Muslime im Süditalien der Staufer und Anjou (12.–

13. Jahrhundert), Ostfildern: Jan Thorbecke Verlag, 2020, DOI: 

https://doi.org/10.11588/diglit.61500. 

Engl, Richard; Jäckh, Theresa: Muslims in Medieval Sicily and Southern Italy, in: Roberto 

Tottoli (Hrsg.), Routledge Handbook of Islam in the West, London: Routledge, 2022, S. 36–53. 

Enzensberger, Horst: I vescovi francescani in Sicilia (sec. XIII–XV), in: Schede medievali 12–

13 (1987), S. 45–62. 

Evelt, Julius: Ludolf von Suthem, Pfarrer im Hochstift Paderborn und dessen Reise nach dem 

heiligen Lande, in: Zeitschrift für vaterländische Geschichte und Altertumskunde 20 (1859), 

S. 1–22. 

Falkenhausen, Vera von: Una babele di lingue: a chi l’ultima parola? Plurilinguismo sacro e 

profano nel regno normanno-svevo, in: Archivio Storico per la Calabria e la Lucania 76 (2010), 

S. 13–36. 

Falkenhausen, Vera von: I diplomi dei re normanni in lingua greca, in: Giuseppe de Gregorio 

und Otto Kresten (Hrsg.), Documenti medievali greci e latini. Studi comparativi. Atti del 

Seminario di Erice (23–29 ott. 1995), Spoleto: Centro Italiano di Studi sull’alto Medioevo, 

1998, S. 253–308. 

Falkenhausen, Vera von: Die griechischen Gemeinden in Messina und Palermo (11. bis 13. 

Jahrhundert), in: Theresa Jäckh und Mona Kirsch (Hrsg.), Urban Dynamics and Transcultural 

Communication in Medieval Sicily, Leiden: Brill, 2017, S. 27–66, DOI: 

https://doi.org/10.30965/9783657786299_004. 

Freller, Thomas: Ein Osnabrücker Kleriker auf Malta. Ludolphs von Suchen Itinerar und der 

heilige Paulus. Neue Aspekte spätmittelalterlicher Fremdwahrnehmung, in: Jahrbuch der 

Gesellschaft für niedersächsische Kirchengeschichte 94 (1996), S. 139–151. 

https://doi.org/10.1515/transcript.9783839425954.119
https://doi.org/10.11588/diglit.61500
https://doi.org/10.30965/9783657786299_004


1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

18 

Gadrat-Ouerfelli, Christine: Identité(s) d’un voyageur médiéval Ludolf de Sudheim, in: Damien 

Coulon und Christine Gadrat-Ouerfelli (Hrsg.), Le voyage au Moyen âge. Description du monde 

et quête individuelle, Aix-en-Provence: Presses universitaires de Provence, 2017, S. 95–104, 

DOI: https://doi.org/10.4000/books.pup.45113. 

Gadrat-Ouerfelli, Christine: The Authority of Written and Oral Sources of Knowledge in Ludolf 

of Sudheim’s De itinere Terre Sancte, in: The Journal of Medieval and Early Modern Studies 

51 (2010), S. 37–48. 

Ganz-Blättler, Ursula: Andacht und Abenteuer. Westeuropäische Pilgerberichte nach 

Jerusalem und Santiago de Compostela (1320–1520), Tübingen: Gunter Narr, 1990. 

Giersch, Paula; Schmid, Wolfgang: Rheinland – Heiliges Land. Pilgerreisen und 

Kulturkontakte im Mittelalter, Trier: Porta Alba Verlag, 2004. 

Graboïs, Arieh: La description de l’Égypte au XIVe siècle par les pèlerins et les voyageurs 

occidentaux, in: Le Moyen Age CIX/3 (2003), S. 529–543, DOI: 

http://dx.doi.org/10.3917/rma.093.0529. 

Halm, Christian: Europäische Reiseberichte des späten Mittelalters. Teil 1: Deutsche 

Reiseberichte, Frankfurt am Main: Peter Lang, 1994. 

Hamilton, Bernard: The Lands of Prester John. Western Knowledge of Asia and Africa at the 

Time of the Crusades, in: The Haskins Society Journal 15 (2004), S. 126–142, DOI: 

https://doi.org/10.1017/9781846154744.008.  

Hann von Weyhern, Niklas: 1143–1147: Otto von Freising identifiziert Bagdad und Kairo mit 

dem alten und dem neuen Babylon, in: Transmediterrane Geschichte 5/2 (2023), DOI: 

https://doi.org/10.18148/tmh/2023.5.2.76. 

Handschriftencensus: Editionsbericht, in: Editionsbericht, 19.05.2025, URL: 

https://editionsbericht.de/#Ruhend (Zugriff: 23.11.2025). 

Hippler, Christiane: Die Reise nach Jerusalem. Untersuchungen zu den Quellen, zum Inhalt 

und zur literarischen Struktur der Pilgerberichte des Spätmittelalters, Frankfurt am Main: Peter 

Lang, 1987. 

Houben, Hubert: Roger II. von Sizilien. Herrscher zwischen Orient und Okzident, Darmstadt: 

WBG, 1997.  

Jahn, Bernhard: Raumkonzepte in der frühen Neuzeit. Zur Konstruktion von Wirklichkeit in 

Pilgerberichten, Amerikareisebeschreibungen und Prosaerzählungen, Frankfurt am Main: 

Peter Lang, 1993. 

Johns, Jeremy: Arabic Administration in Norman Sicily. The Royal Diwan, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2002. 

Johns, Jeremy: The Greek Church and the Conversion of Muslims in Norman Sicily?, in: 

Byzantinische Forschungen 21 (1995), S. 133–157. 

Johns, Jeremy und Jamil, Nadia: A New Latin-Arabic Document from Norman Sicily 

(November 595 H/1198 CE), in: Maurice A. Pomerantz und Aram A. Shahin (Hrsg.), The 

Heritage of Arabo-Islamic-Learning. Studies Presented to Wadad Kadi, Leiden: Brill, 2016, 

S. 111–166. 

Josua, Maria; Eißler, Friedmann: B. V.5.4. Das arabische Kindheitsevangelium, in: Andreas 

Heiser, Christoph Markschies und Jens Schröter (Hrsg.), Antike christliche Apokryphen in 

deutscher Übersetzung: I. Band in zwei Teilbänden: Evangelien und Verwandtes. Teilband 2, 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2012, S. 963–982. 

https://doi.org/10.4000/books.pup.45113
http://dx.doi.org/10.3917/rma.093.0529
https://doi.org/10.1017/9781846154744.008
https://doi.org/10.18148/tmh/2023.5.2.76
https://editionsbericht.de/#Ruhend


Theresa Bachhuber 

19 

Kamp, Norbert: Kirche und Monarchie im staufischen Königreich Sizilien. Teil I.: 

Prosopographische Grundlegung: Bistümer und Bischöfe des Königreiches 1194–1266. 3. 

Sizilien, München: Wilhelm Fink Verlag, 1975.  

Kehr, Karl Andreas: Die Urkunden der normannisch-sicilischen Könige, Innsbruck: Verlag der 

Wagnerschen Universitäts-Buchhandlung, 1902. 

Klingner, Jacob: Ludolf von Sudheim, in: Wolfgang Achnitz (Hrsg.), Deutsches Literatur-

Lexikon – das Mittelalter. Bd. 3: Reiseberichte und Geschichtsdichtung, Berlin: De Gruyter, 

2012, Sp. 383–387. 

König, Daniel G.: 621: Isidor von Sevilla zum Ursprung des Sarazenenbegriffs, in: 

Transmediterrane Geschichte 1/1 (2019), DOI: https://doi.org/10.18148/tmh/2019.1.1.8. 

König, Daniel G.: Latin-Arabic Entanglement: A Short History, in: Daniel G. König (Hrsg.), 

Latin and Arabic. Entangled Histories, Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2019, S. 

31–121. 

Lahrkamp, Helmut: Mittelalterliche Jerusalemfahrten und Orientreisen westfälischer Pilger und 

Kreuzritter, in: Westfälische Zeitschrift 106 (1956), S. 269–346. 

Loud, Graham A.: Communities, Cultures and Conflict in Southern Italy, from the Byzantines 

to the Angevins, in: Al-Masāq 28/2 (2016), S. 132–152, DOI: 

https://doi.org/10.1080/09503110.2016.1198534. 

Loud, Graham A.: Roger II and the Creation of the Kingdom of Sicily, Manchester: Manchester 

University Press, 2012.  

Lovino, Francesco: Notes on the Illustrations of the Greek-Arabic Gospel Marc. gr. Z. 539 

(303), in: Giuseppe Mandalà und Inmaculada Pérez Martín (Hrsg.), Multilingual and 

Multigraphic Documents and Manuscripts of East and West, Piscataway, NJ: Gorgias Press, 

2018, S. 207–232, DOI: https://doi.org/10.31826/9781463240004-009. 

Mandalà, Giuseppe: The Jews of Palermo from Late Antiquity to the Expulsion (598–1492/93), 

in: Annliese Nef (Hrsg.), A Companion to Medieval Palermo. The History of a Mediterranean 

City from 600–1500, Leiden: Brill, 2013, S. 437–485.  

Mandalà, Giuseppe: Tra minoranze e periferie. Prolegomenia un’indagine sui cristiani 

arabizzati di Sicilia, in: Marco Di Branco und Kordula Wolf (Hrsg.), “Guerra santa” e 

conquiste islamiche nel Mediterraneo (VII–XI secolo), Rom: Viella, 2014, S. 95–124. 

Mandalà, Giuseppe; Moscone, Marcello: Tra latini, greci e ‘arabici’: ricerche su scrittura e 

cultura a Palermo fra XII e XIII secolo, in: Segno e testo 7 (2009), S. 143–238. 

Mandalà, Giuseppe. La migration des juifs du Garbum en Sicile (1239), in: Benoît Grévin 

(Hrsg.), Maghreb–Italie: des passeurs médiévaux à l’orientalisme moderne (XIIIe–milieu XXe 

siècle), Rom: École Française de Rome, 2010, S. 19–48, URL: www.persee.fr/doc/efr_0223-

5099_2010_act_439_1_10041. 

Metcalfe, Alex: Muslims and Christians in Norman Sicily. Arabic Speakers and the End of 

Islam, London: Routledge, 2003, DOI: https://doi.org/10.4324/9781315822563. 

Metcalfe, Alex: De Saracenico in Latinum Transferri: Causes and Effects of Translation in the 

Fiscal Administration of Norman Sicily, in: Al-Masaq 13 (2001), S. 43–86. 

Monaco, Camilla: L’epitome del De itinere Terre Sancte di Ludolfo di Sudheim, in: 

EuroStudium3W 59 (2022), S. 81–94. 

Nef, Annliese: La déportation des musulmans siciliens par Frédéric II: précédents, modalités, 

signification et portée de la mesure, in: Claudia Moatti, Wolfgang Kaiser und Christophe 

https://doi.org/10.18148/tmh/2019.1.1.8
https://doi.org/10.1080/09503110.2016.1198534
https://doi.org/10.31826/9781463240004-009
https://www.persee.fr/doc/efr_0223-5099_2010_act_439_1_10041
https://www.persee.fr/doc/efr_0223-5099_2010_act_439_1_10041
https://doi.org/10.4324/9781315822563


1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

20 

Pebarthe (Hrsg.), Le monde de l'itinérance en Méditerranée de l'Antiquité à l’époque moderne: 

procédures de contrôle et d’identification, Pessac: Ausonius, 2009, S. 455–477, DOI: 

https://doi.org/10.4000/books.ausonius.1797. 

Nef, Annliese: L’histoire des “mozárabes” de Sicile. Bilan provisoire et nouveaux matériaux, 

in: Cyrille Aillet, Mayte Penelas und Philippe Roisse (Hrsg.), ¿Existe una identidad mozárabe? 

Historia, lengua y cultura de los cristianos de al-Andalus, Madrid: Casa de Velázquez, 2008, 

S. 255–286.  

Norwich, John Julius: The Kingdom in the Sun, 1130–1194, New York: Harper, 1970. 

Oldoni, Massimo: Ludolfo di Suchem e l’eclisse della luna, in: Mariano Dell’Omo u. a. (Hrsg.), 

Sodalitas. Studi in memoria di don Faustino Avagliano, 2 Bde., Montecassino: Pubblicazioni 

Cassinesi, 2016, Bd. 2, S. 789–826. 

Pahlitzsch, Johannes: The Suriani in Lusignan Cyprus until Peter I (1369). Terminology, Legal 

Status, and the Curia Surianorum, in: Alexander D. Beihammer und Angel Nicolaou-Konnari 

(Hrsg.), Crusading, Society, and Politics in the Eastern Mediterranean in the Age of King Peter 

I of Cyprus, Turnhout: Brepols, 2022, S. 361–382. 

Pahlitzsch, Johannes: Graeci und Suriani im Palästina der Kreuzfahrerzeit. Beiträge und 

Quellen zur Geschichte des griechisch-orthodoxen Patriarchats von Jerusalem, Berlin: 

Duncker & Humblot, 2001. 

Rocco, Benedetto: Le tre lingue usate dagli ebrei in Sicilia dal sec. XII al sec. XV, in: Italia 

Judaica. Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492, Rom: Fratelli Palombi Editori, 1995, 

S. 356–369. 

Rouxpetel, Camille: Indians, Ethiopians and Nubians in Western Pilgrimage Narratives: Mere 

Observation or the Construction of Otherness?, in: Annales d’Ethiopie 27 (2012), S. 313–317, 

DOI: https://doi.org/10.3406/ethio.2012.1471. 

Ryzhik, Michael: Judeo-Italian in Italy, in: Benjamin Hary und Sarah Bunin Benor (Hrsg.), 

Languages in Jewish Communities, Past and Present, Berlin: De Gruyter, S. 94–128, DOI: 

https://doi.org/10.1515/9781501504631-005. 

Schnath, Georg: Ludolf von Sudheim (eigentlich Ludolf Clipeator oder Schilder), Geistlicher 

und Orientpilger, 14. Jahrhundert, in: NDB 15 (1987), S. 302, URL: https://www.deutsche-

biographie.de/pnd100952364.html#ndbcontent (Zugriff: 23.11.2025).  

Schnath, Georg: Drei niedersächsische Sinaipilger um 1330. Herzog Heinrich von 

Braunschweig-Grubenhagen, Wilhelm von Boldensele, Ludolf von Sudheim, in: Peter Classen 

und Peter Scheibert (Hrsg.), Festschrift Percy Ernst Schramm zu seinem 70. Geburtstag, 2 Bde., 

Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 1964, Bd. 1, S. 461–478. 

Schröder, Stefan: Zwischen Christentum und Islam. Kulturelle Grenzen in den 

spätmittelalterlichen Pilgerberichten des Felix Fabri, Berlin: Akademie, 2009.  

Simon, Anne: Sigmund Feyerabend’s Das Reyßbuch deß heyligen Lands. A Study in Printing 

and Literary History, Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Verlag, 1998. 

Simon, Anne: Of Smelly Seas and Ashen Apples: Two German Pilgrims’ View of the East, in: 

Rosamund Allen (Hrsg.), Eastward Bound. Travel and Travellers 1050–1550, Manchester: 

Manchester University Press, 2004, S. 196–220. 

Sleumer, Albert: Kirchenlateinisches Wörterbuch, 2. überarbeitete Auflage, Limburg an der 

Lahn: Gebrüder Steffen, 1926. 

https://doi.org/10.4000/books.ausonius.1797
https://doi.org/10.3406/ethio.2012.1471
https://doi.org/10.1515/9781501504631-005
https://www.deutsche-biographie.de/pnd100952364.html#ndbcontent
https://www.deutsche-biographie.de/pnd100952364.html#ndbcontent


Theresa Bachhuber 

21 

Valenti, Iride: Vocabolario storico-etimologico dei gallicismi nel siciliano, Palermo: Centro di 

studi filologici e linguistici siciliani, 2022. 

Vin, Josephus Paulus Antonius van der: Travellers to Greece and Constantinople. Ancient 

Monuments and Old Traditions in Medieval Travellers’ Tales, Leiden: L’Institut historique-

archéologique néerlandais de Stamboul, 1980. 

Vones, Ludwig: Liturgische Sonderwege? Der sogenannte Mozarabische Ritus in der 

hispanischen Gesellschaft im Mittelalter, in: Matthias Maser, Klaus Herbers, Michele C. Ferrari 

und Hartmut Bobzin (Hrsg.): Von Mozarabern zu Mozarabismen. Zur Vielfalt kultureller 

Ordnungen auf der mittelalterlichen Iberischen Halbinsel. Münster und Westfalen: 

Aschendorff, 2014, S. 75–104. 

Wettinger, Godfrey: The Jews of Malta in the Late Middle Ages, Malta: Midsea Books, 1985. 

Appendix: Sizilien in den verschiedenen Versionen des Reiseberichts 

L1 

Ludolfus de Sudheim 
[Ludolf von Sudheim], De 
itinere Terrae sanctae 
liber, ed. Ferdinand 
Deycks, Stuttgart: 
Literarischer Verein, 
1851, S. 19–22. 

L2 

Ludolfus de Sudheim 
[Ludolf von Sudheim], De 
itinere Terre Sancte, ed. 
G.A. Neumann, in: 
Archives de l'Orient latin 2 
(1884), Documents III: 
Voyages S. 305–377, 
S. 334–335. 

D1 

Ludolfus de Sudheim 
[Ludolf von Sudheim], 
Reise ins Heilige Land 
nach der Hamburger 
Handschrift, ed. Ivar von 
Stapelmohr (Lunder 
germanistische 
Forschungen, 6), 
Lund/Kopenhagen: 
Gleerup, 1937, S. 98–99. 

D2 

Ludolfus de Sudheim 
[Ludolf von Sudheim], 
Itinerarium ad terram 
sanctam per Petrum de 
Suchen, ed. Thomas 
Phillipps, Middle Hill: 
Turris Lativiensis, 1825, 
S. 51–61. 

XIV. De Sicilia Insula Caput II. – De Insula 
Sicilia 

Van Cecilien lande. 

Van dessem werder 
schepet men vort in 
Cecilien land, in dat 
eddel, thure konyngrike, 
dat in synem rŭme vnde 
[in synen] kreyse hefft 
vmme vnde wol 
achtentech myle breyt 
vnde lang vnde is [dat] 
alder eddelste land vor 
allen landen, de em 
vmme ligghen. 

Von der Insel Sicilie. 

 Von der insel Sardinie 
vert man in̄ die insel 
Siciliam in ain vast edel 
künigrich dass achtzig mil 
beschibwiss brait ist: die 
selb insel ist für all ander 
umb sich gelegen die 
edelst. 

   Wan̄ so in allen andren 
landen die uber mer sind 
regens, und wassers 
gebrust ist so ist des 
selben da genug: 

Hoc regnum Siciliae 
septem habet in se 
episcopatus et unum 
metropolitanum, scilicet 
montis regalis, qui 
temporibus meis erat 
frater de ordine minorum.  

Nota quod Sicilia insula 
habet in gyro octingenta 
miliaria et est terra fertilis 
frumento et omnium 
bonorum et sunt una 
metropolis et octo 
episcopatus. 

Dyt land Cecilien hat an 
syk vij bisschopdom vnde 
enen ertzebisschop, [dat 
ys de artzebisschop] de 
"monte regali", dat is to 
dude secht "van dem 
koni[n]chliken berghe". 
De bisschop was by 
myner tiid eyn 
baruotbroder.  

und haut in im siben 
bistum, und ainen 
metropolitan der bÿ minen 
ziten ainer uss den 
mindren bruder was. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

22 

Etiam habet quam 
plurimas fortissimas et 
nobilissimas civitates, 
munitiones et villas, et 
specialiter pulcherrimas 
et munitissimas civitates 
maritimas in littore maris 
sitas et omnes bonos 
portus habentes, videlicet 
Messinam, Palermam, 
Trapanam et Cathaneam.  

 Dit koni[n]chrike hat ok 
alto uele eddeler vnde 
sterker stede, slote vnde 
dorpe, sunderliken alto 
uele vaster stede up den 
ouer des meres, alzo 
Messinam, Palarmam, 
Carpanam vnde 
Cathaneam. 

Es hat ouch vil edler und 
starcker stet und in 
besunderhait hüpsche 
dörfer vast wol bewart 
mer stet die an den, mer 
gelegen sind die all güt 
port und lendung habent, 
das ist, Mesinam, 
Palermam, Trapanam, 
und Cathaneam. 

In hac civitate Trapana 
degunt fratres 
praedicatores imaginem 
beatae Mariae in specie 
annuntiationis eius 
depictam habentes, quam 
incolae in maxima habent 
reverentia, etiam in mari 
navigantes; nam aliqua 
navis prope aliquatenus 
non transivit, nisi hanc 
imaginem salutarit vel 
visitarit, et credunt firmiter 
et dicunt, quod si aliqua 
navis transivit imagine 
non salutata vel visitata, 
absque tempestate ad 
propria non rediret. 

 Van der stad Carpana.  

Jn der stad Carpana dar 
syn predekerbroder. De 
hebben eyn bilde vnser 
vrowen in der wyse erer 
bodesschop. Dat heft me 
dar in groter werdicheyt 
alzo, wan en schip darby 
queme, dat voͤr nene wys 
vort, id en hedde dat bilde 
heymsocht vnde em syn 
offer bracht. 

Von der Stat Trapana.  

In der stat Trapana sind 
brüder prediger ordens 
die habent ain gebildnuss 
Marie der junckfrö wen 
gemalet nider gestalt der 
verkündung die habent 
die inwoner in grosen 
eren: Und öch die uf den 
mer faren wan̄ kain schiff 
gät in kainer nähi für es 
begruez die bildung, und 
geloubent sölichs 
vestiklich, und sprechent 
ob ams für gieng und das 
bild nit begruetzet oder 
haim sücht so möcht es 
on ungestümikait nit wider 
hain komen. 

In Cathanea civitate 
passa erat sancta 
Agatha, cuius corpus 
ibidem integre requiescit, 
quod in maxima habetur 
reverentia et custodia; 
nam ob eius merita deus 
multa miracula operatur 
quotidie in universa 
Sicilia. 

 Van der stad Cathanea. 

Kathanea is de stad, dar 
sunte Agathe ynne 
martert ward, der noch 
ere licham dar algans 
begrauen is, dat se in 
groter werdicheyt holden. 

Von der Stat Cathanea.  

In der stat Cathanea haut 
gelitten Sant Agata der 
selben lichnam rüwet, da 
selbet also gantz der 
habent sÿ in grosser 
reverentz, und hüt wan̄ 
umb ir verdienen tüt got 
täglich zaichen: etc.̃ 

Juxta hanc civitatem 
Cataneam est mons 
multum excelsus 
seorsum, quem ibidem 
mons Bel, id est pulcher 
mons, appellant. 

 Van dem berghe Bel. 

By desser stad Kathanea 
licht eyn vullen hoch 
berch, de het Bel, id est 
"pulcher mons", dat is so 
uele dudet alzo "eyn 
schone berch". 

Von den Berg Bel der sust 
Ethna haisset.  

In der stat Cathanea ist 
vast ain hoher berg, der 
da selben Bel gehaissen 
wirt das ist schön  

Hic sine aliqua 
intermissione, ut fornax 
ardens, flammare vel 
fumigare non cessat, 
ciiciens lapides exustos, 
in modum parvae domus 
grossos, quos in his 
partibus pomicam 
appellant, cum qua 
planatur pergamenum. 

Ibi est eciam mons Bel 
sine intermissione 
fumans et flammas et 
quinque fluvios igneos 
emittens ad unum miliare, 
et tales fluvii transeunt; 
cessante tamen fluvio 
terra deserta perpetuum 
remanebit. 

Desse berch flammet 
vnde roket ane vnderlat 
alzo eyn gloyendich ouen 
vnde werpt van sik grote, 
vorbrande steyne alzo 
eyn voghe hus grot, de se 
dar in dem lande pomese 
heten, dar de schriŭer dat 
pargament slicht mede 
maken.  

der selb berg hört niemer 
uff on underlauss wie ain 
bachoffen geflammen, 
und geriechen und wirft 
uss verbrunnen stain wie 
ain klames [sic!] huss die 
man in den selben 
landen, Pumean, haisset, 
da mit der pirgamen 
gesübert wirt,  



Theresa Bachhuber 

23 

Ex his et aliis immunditiis 
de monte exeuntibus per 
ventum in simul 
congregatis et 
conglutinatis magni et 
longi ac excelsi montes 
prope sunt effecti.  

  und von den selben und 
andren das uss disen 
berg geworffen wirt 
gesamen werdent gross 
lang berg. 

Ex hoc monte exivit 
fluvius igneus, de quo 
legitur in passione beatae 
Agathae: Extulerunt 
velum contra ignem. 

 Vte dessem berghe quam 
dat vur, dar me [van] lest 
in dem boke der martere 
sunte Aghaten: dat de 
lude, de in der [stad] 
weren, nemen sunte 
Aghaten wyndeldoyk 
vnde droghen yeghen dat 
vur, vnde dat vur vorghink 
dorch de werdicheyt 
sunte Aghaten. 

Uss disem berg, ist 
gegangen ain fluss von 
für von den man in der 
legend Sancte Agate also 
liset, das sy trügent den 
umbhang Sant Agaten 
gegen den  

Huius fluvii transitus 
aperte videtur in 
praesentem diem. Tamen 
post tempus beatae 
Agathae saepius talis 
fluvius igneus exivit et 
adhuc interdum exit. 

  für den selben gang des 
fluss sichet man untz uf 
disen gegenwirtigen tag 
doch nach Sant Agaten 
ist der selb für fluss oft 
heruss gegangen, und 
noch under ziten tüt. 

Multum enim Sicilia per 
istos fluvios igneos et 
pomicam de monte 
exeuntes est devastata; 
nam postquam frigescunt 
indurescunt nec ferro nec 
aliquo instrumento frangi 
possunt. 

  Es ist ouch das land 
Sicilia durch disen fluss, 
und och die Pimsen stain 
vast verhöret worden. 
Wan so sÿ erkaltent, und 
hert werdent so mugent 
sÿ weder durch ẏsen noch 
kain werckzüg gebrochen 
werden. 

Dicitur, quod in illo monte 
sit os inferni, et nulli 
dubium nisi aliquid sit in 
re. Nam per multas 
voces, mirabilia et 
exempla quotidie et in 
antiquis regni gestis est 
compertum et probatum. 
Nam quandocumque 
alicubi aliqua magna sunt 
bella, idem mons usque in 
coelum flammas emittit et 
extunc habitatores 
Siciliae aliqua bella in 
aliquo loco veraciter esse, 
agnoscunt. 

  Man sagt ouch dass in 
disem berg, der hell 
schlund sye und es ist on 
zwifel etwas an im selber 
wan̄ täglich wirt sölichs 
durch wunderbar ding 
bewert. Es beschichet 
ouch wen̄ gross strit sind 
das der selb berg die 
flāmen untz an den himel 
übersich wirft und uss den 
so wissent die lüt 
gewisslich das etwa krieg 
sind. 



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

24 

Dixit mihi quidam frater de 
ordine minorum, qui in 
Sicilia dudum moram 
traxerat, pro sua 
conscientia, quod dum 
felicis recordationis 
imperator Henricus et 
Pisani contra regem 
Robertum haberent 
bellum in monte Cathin, 
quo frater ipsius regis 
Roberti fuit interfectus, 
qui nunc in Pisa sub 
eiusdem imperatoris 
sepulchro tumulatus est, 
idem mons tantum 
inflammavit, quod tota 
nocte, qua bellum fuit, 
fratres minores in 
Messina, quae distat a 
monte circa viginti 
miliaria, matutinas suas 
per lucem flammae 
montis legerunt. 

  Mir hät öch gesait ain 
minder brüder das der 
berg die selben nacht do 
kaiser Hainrich und künig 
Rüprecht des der berg 
aigen was mit ain andren 
scritten also flāmet das 
die brüder zü Mesina des 
XX mil da von litt ir metti 
bẏ dem hecht des flāmen 
lasent.  

Sibi hoc idem dixit 
contigisse, dum fuit 
bellum inter Florentinos et 
Perusienses in Altpas. 

  Solichs beschach mit den 
Florentiner und den von 
Parus. 

Multa mihi idem frater de 
hoc monte dixit mirabilia, 
de quibus longum esset 
enarrare. 

   

Unde de ipso monte in 
Sicilia commune est 
proverbium: Malo esse in 
monte Bel cum regibus et 
principibus, quam in coelo 
cum claudis et caecis. 
Quod bene patet. Nam 
ibidem viri sunt nequam 
pessimi, mulieres vero 
optimae.  

  Es ist ouch in dem land 
Sicilia, von disem berg ain 
sölichs sprūch wort ich wil 
lieber sin in den berg Bel 
by küngen und fürsten 
den̄ in dem himel by 
blinden und lāmen das 
sich wol beschint. Wan̄ da 
sind vast böss man und 
frōm fröwen 

Tamen in Sicilia 
indifferenter ad tres ritus 
se habent: in una parte ad 
ritum latinum, in alia ad 
ritum Graecorum, in tertia 
ad ritum Sarracenorum; 
attamen oumes sunt 
Christiani, licet ritu 
differant et discordent. 

Sunt eciam in Sicilia 
christiani quidam Latini, 
quidam Greci et quidam 
Sarraceni. 

 doch in Sicilia habent sy 
drÿerlay geloben, die 
erstent haltent sich nach 
den Lateinischen (das ist 
Römischen), die anderen 
nach den Kriegschen, die 
dritten nach den 
Sarraceni, ye doch so 
sind sy all Cristen. Wie 
wol sy mit ordnūg und 
gewonhaiten under 
schidlich sind  

Et multum est mirandum, 
quod Sicilia possit esse 
tam fertilis et delectabilis, 
cum ex hoc monte tam 
horribilia saepissime 
patiantur detrimenta. 
Nam accidit aliquando 

  und ist gewundren das 
das land Sicilia mag 
fruchtbar sin, und also 
lustig, so uss disen berg 
so vil grusamer schaden 
beschechent. Wan̄ ess 
beschicht zü ziten das 



Theresa Bachhuber 

25 

quod idem mons tot 
cineres eiicit per unum 
diem vel duos, quod 
pecora per magnum 
tempus pascua nequeunt 
invenire. 

diser berg uf ain oder 
zwen tag so vil äschen 
uss wirft das das viche 
lange zitt die waid nit 
finden kan. 

Etiam aliquando tot fluvii 
ignei et flammae et alia de 
hoc monte exeunt 
horribilia, quod 
habitatores eius ieiunant 
et vota vovent, putantes 
se vivos descendere in 
infernum. 

  Es beschicht öch so vil 
fürmer flüss flāmen und 
andre grusame ding uss 
disen berg koment das 
die inwoner vastent und 
gelübt tünd und 
vermain̄ent sÿ müssind, 
also lebendig in die hell 
ab stigen. 

Nam fluvii de monte 
exeunt in modum aeris 
candentis et ardentis et 
omnia quaecumque tam 
ligna quam lapides, quos 
in itinere, quo transit, 
reperit, consumit, ut aqua 
fervida nivem, et in 
aliquibus locis per duo 
miliaria, secundum quod 
terra est altior et 
demissior, terram faciunt 
desertam et perpetue 
inhabitabilem, quare licet 
Sicilia sit optima terra, 
tamen timendum est 
habitare in ea. 

  Wan̄ ess komment flüss 
heruss wie glüende erin 
speiss, und alles das an 
den weg ist holtz, und 
stain verzerret ess wie 
warines wasser den 
schne und an etlichen 
enden uf ain mil oder zwo 
nach dem und das land 
hoch und inder ist machet 
es das land wüst. öd. Und 
wie wohl Sicilia ain güt 
land ist, so ist doch 
sorgsam dar ̃in gewonen. 
etc.̃ 

XV. Vulcanus Mons. 

 Similiter prope Siciliam 
est alia parva insula, non 
habens nisi unum 
montem in se, in cuius 
pede pulcherrimum est 
pomarium et amoenum.  

Est eciam prope Siciliam 
parva insula, 

Van dem berghe 
Vulkanus.  

Noch is in Cecilia eyn 
cleyne voghe werder 
vnde hefft men eynen 
berch,  

Von dem berg Volcano. 

 Des gelichen ist in̄ Sicilia 
ain andre klaine insel die 
haut nit mer dan̄ ainen 
berg, und under disen ain 
schönen und lustigen 
bomgarten,  

Hunc montem incolae 
Vulcani appellant. Hic 
mons absque ulla mora, 
ut fornax, ardentissimas 
flammas emittit, multum 
horribilius, quam mons 
Bel.  

in qua est mons nomine 
Vulcanus, qui multo 
horribilius ardet, quam 
Bel, et flamma ipsius 
vulcani lapides in aerem 
proicit ad magnitudinem 
x. lapidum molarium, qui 
cadentes in mare 
franguntur, et utuntur 
scriptores pro pomice hiis 
fragmentis. 

den heten de lude 
vulkanus. Desse berch 
ghift [ok van sick] ane 
vnderlat flammen vnde 
vur alzo eyn gloydich 
ouen, uele gruueliker wan 
de berch Bel, dar ik vore 
af ghezecht hebbe;  

den selben haissent die 
inwoner Vulcanum und 
wirft on under lauss starck 
brinnend flāmen vast 
grusamer deñ der berg 
Bel; 

Hic mons in insula Sicilia 
quondam legitur stetisse, 
sed ob merita beati 
Bartholomaei apostoli in 
mare se declinavit et a 
terra se divisit.  

Hic mons si inter homines 
esset, nemo posset 
sustinere eum; sed 
propter merita s. 
Bartholomei creditur 
mons ille ab hominibus 
elongari et removeri. 

 der selb berg als man liset 
ist vorziten in Sicilia 
gewesen. Aber durch 
verdienens willen Sancti 
Batholomei hät er sich in 
das mer gelässen  



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

26 

Hic mons horribilissime et 
fortissime ardet et 
pomicam in modum 
parvae domus ut machina 
in aerem eiicit et tam 
fortiter, quod in aere 
frangitur in modum 
pomorum, et per 
dimidium miliare frusta in 
mare cadunt et tunc ad 
littus proiiciuntur a 
fluctibus et colliguntur.  

  und brīnet starck und 
grusamlicher: Und wirft vil 
grosser bimsen stain wie 
ain bolwerck über sich in 
den luft und bÿ ainer 
halben mil fallent die 
stuck in das mer, und 
werdent deñ zü dem 
gestad geworffen,  

Haec est pomica, qua 
utuntur scriptores ad 
planandum pergamenum, 
quam aliqui dicunt quod 
fiat ex spuma maris, quod 
falsum est, ut audivistis.  

  und sind die bimss die die 
schriber zü dem 
pergamen bruchent, und 
alss etlich sagent uss den 
schum das mers sagent 
das nit wär ist, alss ir 
gehört habent.  

Quadam vice antequam 
per Siciliam transirem, in 
pomario, quod est in pede 
Vulcani, quidam lacus 
erupit, ad iactum lapidis 
longus et latus, ex quo 
secundum eius 
latitudinem et 
longitudinem per quatuor 
dies et noctes flamma 
usque in coelum exivit 
tam terribiliter et 
horribiliter, quod omnibus 
coelum et terra videbatur 
ardere et diem 
subversionis eorum 
instare, certissime 
putaverunt, et flamma 
cessante aliis quatuor 
diebus et noctibus tot 
cineres exiverunt, quod in 
multis locis homines 
relictis civitatibus et villis 
et omnibus in montes 
fugerunt et, ut melius 
poterant, prae cinere 
latitaverunt, et omnia 
pecora et quam plurimi 
homines in campis cinere 
perierunt 

  Es beschach hie vor ee 
das ich in Siciliam komen 
was, das in dem 
bomgarten unden an den 
berg ain see entsprang 
ains stainwurfs wit und 
lang, uss den vier tag und 
nacht ain flam̄ uf gieng 
untz an den himel also 
grusam, dass ÿederman 
vermaint es bruñ himel 
und ertrich, und därnach 
vier ander tag und nächt 
alss der flam̄ ufhöret kam 
so vil äschen heruss das 
an vil enden die lüt stet 
dörfer vliessent und 
fluhent uf die berg und vil 
lüt und vich verdurbent in 
den feld,  

Multae etiam civitates 
prae cinere penitus videri 
non poterant, ita erant 
cinere coopertae. Etiam 
multa flumina cineribus 
erant exsiccata. 

  also das man vil stet vor 
äschen bedeckt nit 
gesehen mocht,  

Talis et tanta tunc erat in 
Sicilia tribulatio et 
angustia, quam 
numquam ibidem fuisse 
hominum vel gestorum 
meminit antiquitas. 

  und was so ain grosse 
trübseld als ÿe kain man 
gedacht und sacztend uff 
vasten und wurcktend 
büsswirdikait dar ̃ nach 
befunden sÿ des nit mer,  



Theresa Bachhuber 

27 

Ex tunc habitatores 
Siciliae vota deo voverunt 
et ieiunia indixerunt et 
valde poenitentiam 
egerunt et deo 
supplicabant, ut iram 
suam ab eis averteret et 
ob merita sanctae Agathe 
eos de talibus et tantis 
tribulationibus liberaret. 

 men dorch [de] 
werdicheyt der hilghen 
juncvrowen sunte 
Aghaten so vornemen se 
nicht so grote plaghe, 
alzo se vormals dan 
hadden. 

 

Et statim cessavit 
tribulatio et postea de 
talibus nil perceperunt. 

   

Et multa mala, quae 
antea fieri solebant, sub 
maximis poenis 
inhibuerunt. 

  und vil übels das vor 
beschach verbuttend sÿ 
durch grosse pen: &c. 

XVI. Syracusana Civitas. 

Item alia civitas est in 
Sicilia nomine Syracusa, 
qua sancta Lucia fuit 
passa, et ibidem etiam 
corpus eius integre 
requiescit, et quam 
plurimae aliae sanctorum 
reliquiae sunt in Sicilia 
venerandae. 

 Van der stad Ciracusana. 

Jn Cecilia is auer eyn 
ander stad, de het 
Curacusana. In der stad 
wart martert de hilghe 
sunte Lucia, vnde er 
licham rostet dar al gans;  

Von der Stat Siracusana. 

Es ist ouch ain andre stat 
in Sicilia mit namen 
Siracusana in der Sant 
Lucia gelitten haut da 
selbs rüwet ir lichnam, 
also gantz und vast vil 
andrer hailgen hailtum 
wol geerend. 

De aliis Siciliae 
mirabilibus et imperatoris 
Frederici nobilitatibus et 
palatiis et captione 
piscium, qui Tonyn 
dicuntur, et aliis diversis 
divitiis et fertilitatibus eius 
longum esset enarrare. 

 vnde uele ander 
hilghedomes is in 
Cecilien, dat me dar hefft 
in grote[r] werdicheit. 

Von andren wundern in 
Sicilia und von kaiser 
Fridrichs tugenden und 
palasten, und von den 
vische genannt troÿn, und 
andren richtumen und 
gnügsāmkaiten wer lang 
gesagen. 

Prope Siciliam sunt 
multae aliae insulae 
parvae et magnae, 
Sarracenis inhabitatae. 

 By Cecilien syn uele 
werder, grot vnde cleyne, 
dar sarracenen ynne 
wanen. 

Es sind ouch nach bÿ 
Sicilia vil klain und 
grosser insel von den 
Sarracenen inwonbar  

Etiam est prope alia 
insula nomine Manta, 
habens unum 
episcopatum, quam 
saepius pertransivi. 

 En ander werder is, dat 
dar het Manta vnde hefft 
men eyn bysschopdom 
an [syck]; vnde dat sulue 
hebbe ik dicke dorvaren. 

und ain ander insel 
gehaissen Manta die ain 
bistum haut die ich oft 
durch wandret hin  

Prope hanc est alia insula 
Colmat vocata, in qua 
sunt tot cunicuIi, quod eis 
vix sufficit terra ad 
inhabitandum. 

 By deme is eyn ander 
warder, dat het Calmach. 
Dar syn so uele canniken 
ynne, dat se kume in dem 
lande moghen berghen. 

 

Prope hanc est quaedam 
alia insula nomine Scola: 
ad has parvas insulas nisi 
spontanee non 
pervenitur.  

Postquam de Sicilia 
receditur navigatur ad 
insulam, in qua est 
episcopatus et inde 
Sorum sive Loyam 
insulam, si placet, itur et 
post haec ad insulam 
Scolam dictam itur. 

 bÿ der selben insel ist 
aber ain andri gehaissen 
Sya mit vich und milch 
über flussig  



1336–1341: Ludolf von Sudheim zu einem „Ritus der Sarazenen“ auf Sizilien 

28 

Sed prope has est alia 
insula Goy dicta, 
pecoribus et Iacticiniis 
multum abundans. 

 Darby is eyn ander 
[werder], dat het Goy; dar 
is alto uele vehes vnde 
molken spyse de vulle. 

 

Inter hanc et alias insulas 
quadam vice cum 
maxima nave in maxima 
tempestate 
periculosissime 
pertransivi, nec aliquis 
tantam navem umquam 
ibidem transisse 
recordatur. 

  zwüschen der selben und 
den andern insel kam ich 
uff ain zitt mit ainen 
grossen schiff in ain vast 
gross not das nieman 
kainer grösren gedacht: 
etc.̃ 

 Deinde reditur ad 
gulphum Veneciorum qui 
dividit Ytaliam et 
Greciam. Deinde itur ad 
partes Grecie, ad littora 
Azye ut supra dictum est, 
donec venitur ad Cyprum. 

  

 


