
 

1 

955: Hrotsvit von Gandersheim über die galicische 
Geisel Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

Alicia Münch 

 

 

Alicia Münch, 955: Hrotsvit von Gandersheim über die galicische Geisel 
Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III., in: Transmediterrane Geschichte 
3.1 (2021).  

DOI: https://doi.org/10.18148/tmh/2021.3.1.62 

Abstract: Die Passio Pelagii der Kanonissin und Dichterin Hrotsvit von Gandersheim berichtet über 
die Geiselhaft des Christen Pelagius am Hof des Kalifen ʿAbd al-Raḥmān III. in Córdoba. Der 
Erzählstoff ist in mehreren, voneinander unabhängigen Quellen des 10. Jahrhunderts überliefert und 
wird von Hrotsvit zu einer christlichen Märtyrergeschichte verarbeitet. Dieser Beitrag fragt einerseits 
nach den möglichen Motiven der Autorin, die Geschichte in dieser Weise auszugestalten. Andererseits 
wird die Entstehung der Passio im Kontext der frühen diplomatischen Beziehungen zwischen dem 
Ottonenreich und al-Andalus verortet, die dem Wissenstransfer zwischen beiden Reichen maßgeblich 
Auftrieb verliehen. 

 

Quelle 

Hrotsvitha, Passio Pelagii, in: Hrotsvithae Opera, ed. Paul von Winterfeld (MGH SS rer. Germ. 34), Berlin: 

Weidmann, 1965, S. 52, v. 7–27, S. 56, v. 172–178, S. 58, v. 231–249, S. 59, v. 268–278. Übersetzung: Hrotsvit 

von Gandersheim, Pelagius, in: Sämtliche Dichtungen, übers. Otto Baumhauer, München: Winkler, 1966, S. 86–

98. 

[v. 7–27] Partibus occiduis fulsit 

clarum decus orbis, / Urbs augusta, 

nova Martis feritate superba, / Quam 

satis Hispaii cultam tenuere coloni, / 

Corduba famoso locuples de nomine 

dicta, / Inclita deliciis, rebus quoque 

splendida cunctis, / Maxime septenis 

sophiae repleta fluentis / Necnon 

perpetuis semper praeclara triumphis. 

/ Olim quae Christo fuerat bene subdita 

iusto, / Fuit et albatos domino 

baptismate natos. / Bellica sed subito 

virtus bene condita iura / Mutavit, 

sacrae fidei spargendo nefandi / 

Dogmatis errorem, populum laesitque 

fidelem. / Perfida nam Sarracenorum 

gens indomitorum / Urbis Marte petit 

duros huiusce colonos / (…). 

[v. 7–27] In westlichen Gebieten strahlte eine helle 

Zierde des Erdkreises, / eine erhabene Stadt, 

hochmütig ob Mars’ neuer Wildheit; / spanische 

Einwohner hielten sie wohlgepflegt; / Cordoba ist 

die Reiche mit ruhmvollem Namen genannt, / ob 

ihres Prunkes weitbekannt, auch prächtig in allen 

Dingen, / am meisten erfüllt von der Weisheit 

sieben Strömen / und in ununterbrochenen 

Triumphen stets herrlich. / Einst war sie Christus 

dem Gerechten treu ergeben gewesen / und brachte 

Kinder hervor, vom Herrn in der Taufe weiß 

gekleidet. / Aber kriegerische Macht stürzte 

plötzlich des heiligen Glaubens / fest gegründete 

Rechte, breitete aus den Irrtum / gottloser Lehre 

und schädigte das rechtgläubige Volk. / Denn der 

unbezwingbaren Sarazenen treuloses Geschlecht, / 

griff mit Mars dieser Stadt unbeugsame Einwohner 

an, / (…). 

[v. 172–178] Non tulit ergo patrem 

Pelagius ista loquentem, / Sed mulcet 

dictis mentem cari genitoris, / Et cogit 

[v. 172–178] Nicht ertrug es also Pelagius, dass der 

Vater so sprach, / vielmehr beruhigte er mit seinen 

Worten des teuren Vaters Sinn / und drängte ihn 

https://doi.org/10.18148/tmh/2021.3.1.62


955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

2 

blandis, quod suasit, velle loquelis. / 

Consensit precibus tandem genitor 

venerandus, / Tradidit et natum, semet 

redimendo, misellum. / Tunc rex 

Pelagium iussit perducere secum, / Et 

laetus rediit patriam victorque revisit. / 

(…). 

mit freundlichen Reden, was er geraten, 

gutzuheißen. / Endlich war mit den Bitten 

einverstanden der verehrungswürdige Zeuger / und 

lieferte aus seinen armen Sohn, um loszukaufen 

sich selbst. / Da befahl der König, Pelagius mit sich 

zu führen, / und fröhlich kehrte er in die Heimat 

zurück, sah sie wieder als Sieger. / (…). 

[v. 231–249] Aspecto primo quoque rex 

suspensus in illo, / Ardebat formam 

regalis stirpis amandam. / Tandem 

Pelagium nimium mandavit amandum / 

In solio regni secum iam forte locari, / 

Ignis ut ipsius fleret, sibi sedulo 

iunctus; / Fronteque summisso 

libaverat oscula caro, / Affectus causa, 

complectens utpote colla. / Non patitur 

talem Christi nam miles amorem / 

Regis pagani luxu carnis maculati, / 

Aurem regali ludens sed contulit ori, / 

Magno ridiculo divertens ora negata, / 

Fatus et egregio dicebat talia rostro: / 

Non decet ergo virum, Christi / 

baptismate lotum / Sobria barbarico 

complexu subdere colla, / Sed nec 

christicolam sacrato crismate tinctum, 

/ Daemonis oscillum spurci captare 

famelli. / Ergo corde viros licito 

complectere stultos, / Qui tecum fatuos 

placantur caespite divos, / Sintque tibi 

socii, servi qui sunt simulacri. / (…). 

[v. 231–249] Der König, der auch auf den ersten 

Blick an ihm hing, / entbrannte in Begierde nach 

des Königssprosses liebenswerter Gestalt. / 

Endlich befahl er Pelagius, der überaus lieblich, / 

sich zu ihm auf den Königsthron zu setzen, / damit 

der glühende Geliebte ihm ständig nahe sei; / und 

die Stirn gesenkt, berührte aus Liebesleidenschaft 

er / mit Küssen den Teuren, umschlang dabei, wie 

es nicht anders sein kann, / dessen Nacken. / Nicht 

duldete Christi Ritter solche Liebe / des 

Heidenkönigs, der von des Fleisches 

Ausschweifung befleckt, / sondern wandte des 

Königs Mund sein Ohr zu, hielt ihn / so zum Narren 

und wich – unter großem Gelächter – zurück vor 

den Küssen, / die er verweigert, / er sprach und 

kündigte solches mit seinem vortrefflichen Maul: / 

„Es geziemt sich nicht für einen Mann, der in 

Christi Taufe gereinigt, / seinen keuschen Nacken 

unter eines Barbaren Umarmung zu beugen, / nicht 

für einen Verehrer Christi, der mit geweihtem 

Chrisam benetzt, / nach dem Kuss eines säuischen 

Teufelsdieners zu schnappen. / Umarme also von 

Herzen gern alberne Männer, / die mit dir auf dem 

Boden einfältige Götter versöhnen; / mögen dir die 

zu Gefährten dienen, die Götzendiener sind.“ / 

(…). 

[v. 268–278] (…), et dextra compressit 

martyris ora, / Astrictim laeva 

complectens colla sacrata, / Quo sic 

oscillum saltem configeret unum. / 

Callida sed testis confudit ludicra 

regis. / Osque petit subito pugno regale 

vibrato, / Intulit et tantum pronis 

obtutibus ictum, / Sanguis ut absque 

mora stillans de / vulnere facto / 

Barbam foedavit nec non vestes 

madefecit. / Tunc rex, non modicam 

tristis conversus / in iram, / Iussit, 

Pelagium, coelestis regis alumnum, / 

Trans muros proici, iactum fundo 

machinali. / (…). 

[v. 268–278] Während er mit der Linken fest den 

heiligen Nacken umschlang, / um so einen Kuss 

wenigstens anzubringen. / Der Blutzeuge brachte 

des Königs schlaues Spiel durcheinander; / er 

schwang die Faust und schlug nach des Königs 

Maul, / versetzte ihm einen solchen Schlag in das 

vornübergebeugte Gesicht, / dass aus der 

zugefügten Wunde unverzüglich Blut tropfte, / den 

Bart besudelte und die Kleidung benetzte. / 

Verstimmt und in nicht geringen Rachezorn 

versetzt, / befahl der König, Pelagius, den Jünger 

des Himmelskönigs / (…) über die Mauer zu 

werfen, / (…). 

 



Alicia Münch 

3 

Autorschaft & Werk  

[§1] Über Hrotsvit von Gandersheim ist nur wenig bekannt. Die meisten Informationen über 

ihr Leben und Wirken entstammen ihren Werken.1 Sie wurde wohl um 935 in eine sächsische 

Adelsfamilie geboren und ist bis 973 nachweisbar.2 Die Forschung datiert ihr Todesjahr 

aufgrund widersprüchlicher Quellenaussagen jedoch auf die Zeit zwischen 975 und 1001.3 

Schon in jungen Jahren trat sie in das Reichsstift Gandersheim ein. Hier baute sie eine 

Freundschaft zu der Stiftsleiterin und Tochter des sächsischen Herzogs und späteren Königs 

Heinrich I. (r. 919–936), Gerberga II. (sed. 949–1001), auf,4 die als Schwester Ottos I. (r. 936–

961 als König, 962–973 als Kaiser) enge Beziehungen zum Hof hatte. Hrotsvit gilt als erste 

Frau, die in Sachsen Dichtkunst betrieb und schriftlich niederlegte.5 Sie ist die einzige Frau, die 

einen Beitrag zur ottonischen Chronistik leistete.6 

[§2] Das Reichsstift Gandersheim ist eine der ältesten Gründungen des sächsischen Adels. Es 

wurde 852 von Graf Liudolf (gest. 866) und seiner Frau Oda gegründet und erhielt 877 

königliche Immunität und Privilegien. Liudolfs Urenkel Otto I. konnte 948 ein päpstliches 

Schutzprivileg von Agapitus II. (sed. 946–955) für Gandersheim erlangen, womit die 

Reichsunmittelbarkeit gewährleistet wurde.7 Generell spielten Frauenstifte bei den Ottonen 

eine wichtige Rolle für Bildung, Kulturpflege und Herrschaftslegitimation. Damit wurden den 

Äbtissinnen viele Einflussmöglichkeiten gegeben, aber auch zahlreiche Pflichten auferlegt.8 Da 

das Stift oft von Mitgliedern des Ottonenhauses besucht wurde, waren die Stiftsbewohner stets 

über aktuelle politische Ereignisse informiert. Dies erklärt auch Hrotsvits enge Bindung an die 

Ottonen und deren große Rolle in ihren Werken. Im Gandersheimer Stift wurde ein hohes, von 

antiken und christlichen Idealen geprägtes Bildungsniveau gepflegt. Dessen Inhalte wurden von 

den in der Bibliothek des Stiftsarchivs verfügbaren Werken bestimmt, die auch die Grundlage 

für Hrotsvits hagiographische und dramatische Schriften legten.9 

[§3] Hrotsvit verfasste eine Vielzahl von Werken, die von ihr selbst chronologisch in drei 

Bücher gegliedert wurden.10 Während das erste Buch acht Heiligenviten und Passionen 

beinhaltet, das zweite Buch sechs Dramen, umfasst das dritte Buch zwei fragmentarisch 

erhaltene Epen, die das Ottonengeschlecht und die Geschichte des Reichsstifts Gandersheims 

besingen.11 

[§4] Hrotsvit begann schon vor 959 mit ihrer Niederschrift der Viten und Passionen.12 Die 

ersten beiden Viten befassen sich zunächst mit Maria und Jesus, deren als vollkommen 

dargestellter Lebenswandel christliche Ideale, insbesondere das Ideal der Jungfräulichkeit, 

illustriert und propagiert. Die meist männlichen Protagonisten der verbliebenen sechs Texte 

vertreten diese Ideale im Angesicht von Ehebruch, Prostitution und sogar einem Pakt mit dem 

Teufel. 

[§5] Die wohl ab 96313 entstandenen Dramen des zweiten Buches sind an die Werke des 

römischen Dichters Terenz (gest. 159–158 v. Chr.) angelehnt, obwohl Hrotsvit dessen Schriften 

                                                 
1 Wilson, The Plays, S. xiii. 
2 Nagel, Hrotsvit, S. 39. 
3 Haight, Hroswitha, S. 34. 
4 Arndt und Bautz, Hroswitha. 
5 Wilson, The Plays, S. xii. 
6 Wilson, Hrotsvit, S. 114–135. 
7 Goetting, Das Reichsunmittelbare Kanonissenstift, S. 81–87. 
8 Nagel, Hrotsvit, S. 45, 49. 
9 Goetting, Das Reichsunmittelbare Kanonissenstift, S. 87–90. 
10 Wilson, Hrotsvit, S. 22. 
11 Wilson, The Plays, S. xiii–xv. 
12 Hrotsvit von Gandersheim, Sämtliche Dichtungen, übers. Baumhauer, S. 6. 
13 Hrotsvit von Gandersheim, Sämtliche Dichtungen, übers. Baumhauer, S. 6. 



955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

4 

als heidnisch und unsittlich rügte.14 Ihre Dramen waren für die Nonnen in Gandersheim 

gedacht. Diese sollten durch die christlichen Werke belehrt werden und die meist weiblichen 

Protagonistinnen nachahmen, die hier regelmäßig den Sieg über heidnische, männliche 

Antagonisten davontragen.15 Dabei werden die tugendhaften christlichen Jungfrauen, welche 

zuvor durch Konversionsangebote, Folter, Zwangsprostitution oder auch durch Nekrophilie in 

Versuchung geführt oder gequält werden, durch das Martyrium davor bewahrt, die Prinzipien 

ihres Glaubens aufzugeben.16 Die Dramen des zweiten Buches schließen thematisch an 

Hrotsvits hagiographische Werke im ersten Buch an und entsprechen in ihrer Hauptthematik 

jeweils einer der Viten oder Passionen. So korrespondiert die hier behandelte Passio des 

Pelagius mit dem Drama um Calimachus, da beide Themen aufgreifen, die Hrotsvit als 

„verbotene Liebe“ (amor illicitus) empfand.17 Während bei Pelagius die Homosexualität im 

Zentrum steht, ist es bei Calimachus die Nekrophilie.18 Es ist nicht ganz nachvollziehbar, wie 

Hrotsvits Dramen in Gandersheim aufgeführt wurden, ob sie also einem Publikum vorgelesen 

wurden oder ob sich die Nonnen in einem Lesekreis mit den Sprechrollen abwechselten.19 

Inhalt & Quellenkontext 

[§6] Die hier im Zentrum stehende Passio Pelagii gehört zu einer Gruppe von insgesamt sieben 

Werken, die in einem als christenfeindlich beschriebenen Umfeld spielen und in denen 

gelegentlich ein heidnischer Herrscher die Unschuld von Christen gefährdet.20 Die Datierung 

der Passio ist nicht eindeutig. Die Niederschrift wird auf die Mitte des 10. Jahrhunderts 

datiert.21 

[§7] Pelagius’ Geiselstellung und Tod lassen sich in die Herrschaftsperiode des umayyadischen 

Kalifen von Córdoba, ʿAbd al-Raḥmān III. (r. ab 300/912 als Emir, 317–350/929–961 als 

Kalif), einordnen. Wie schon im 9. Jahrhundert, waren Razzien zwischen dem christlichen 

Norden und dem muslimischen Süden in seiner Herrschaftsperiode an der Tagesordnung.22 

Unter ʿ Abd al-Raḥmān III. kam es außerdem zu einem Ausgreifen des umayyadischen Emirates 

und späteren Kalifates nach Norden, dem die noch relativ unorganisierten christlichen Reiche 

nur bedingt Widerstand entgegensetzen konnten. Dies bewirkte für einige Jahrzehnte eine 

gewisse politische Stabilisierung der Iberischen Halbinsel unter umayyadischer Hegemonie.23 

Pelagius’ Geiselstellung erfolgte wohl nach der Schlacht von Valdejunquera 920–921, in der 

die Truppen des leonesisch-galicischen Königs Ordoño II. (r. 911–924) eine Niederlage 

erlitten.24 Pelagius’ Tod wird üblicherweise auf das Jahr 925 datiert.25 

[§8] Die Passio beginnt mit einer detaillierten Lobrede auf die Stadt Córdoba. Diese sei unter 

hispanischer Herrschaft, also in vorislamischer, römischer und westgotischer Zeit, ein 

leuchtendes Zentrum des Christentums und der sieben freien Künste gewesen, daraufhin aber 

durch die Eroberung seitens der „ungläubigen Sarazenen“ (perfida nam Sarracenorum gens) 

dem Untergang verfallen. Bei Hrotsvit folgt dem Sturz des als überaus christlich und gerecht 

                                                 
14 Wilson, Hrotsvit, S. 10. 
15 Wilson, Hrotsvit, S. 82–151. 
16 Wilson, The Plays, S. 3–146. 
17 Hrotsvitha, Passio Pelagii, ed. Winterfeld (MGH SS rer. Germ. 34), v. 3, S. 135. 
18 Wilson, The Plays, S. xv–xvii; Berschin, Zur Textgestalt, S. 149–154. 
19 Wilson, The Plays, S. xxvii–xxviii. 
20 Wilson, Hrotsvit, S. 16–20. 
21 Cerulli, Le Calife, S. 72, nennt die Mitte des 10. Jahrhunderts; McMillin, Pelagius, 295, optiert für 955. 
22 Raguel, The Martyrdom of St. Pelagius, übers. Bowman, S. 227; Engels, Reconquista, S. 279–282. 
23 Fierro, ʿAbd al-Raḥmān III, S. 48–52, 60–64, 68–73; König, Arabic-Islamic Views, S. 300–309 zum arabisch-

islamischen Quellenmaterial. 
24 Fierro, Hostages, S. 80; Cerulli, Le Calife, S. 74. 
25 Fierro, Hostages, S. 79. 



Alicia Münch 

5 

dargestellten Westgotenherrschers26 711 die Herrschaft eines „pervertierten Mannes“ (vir 

perversus), der seine „schändlichen Gefährten“ (socios nefandos) im Land ansiedelt. Er habe 

die trauernde Stadt Córdoba mit vielen Feinden gefüllt und sie mit einem „barbarischen Ritus“ 

(barbarico ritu) „verschmutzt“ (polluit). Der Versuch, die „Heiden“ (paganos) mit den 

„rechtmäßigen Einwohnern“ (iustis colonis) zu vermischen und dadurch deren „väterliche 

Sitten zu zerstören“ (patrios dissolvere mores), habe seitens der Christen Widerstand 

hervorgerufen. Als diese verlautbaren ließen, dass sie lieber sterben wollten, „als blöd im Dienst 

religiöser Neuerungen zu leben“ (vivere quam stulte sacris famulando novellis), habe der 

Herrscher (rex) angesichts der Mühen der Eroberung und der Unmöglichkeit, alle Einwohner 

dieser reichen Stadt zu töten, entschieden, diesen die freie Kultausübung zu gestatten. Er habe 

allerdings „respektloses Handeln gegenüber aus Gold hergestellten Göttern“ (blasphemare diis 

auro fabricatis) unter Todesstrafe gestellt. So habe die Stadt zunächst in einem „trügerischen 

Frieden“ (pax simulata) gelebt, sei aber tatsächlich von „tausend Übeln erdrückt“ (obruta mille 

malis) worden. Allerdings hätten diejenigen, die „das Feuer der Liebe Christi entflammte“ 

(quos ignis Christi succensit amoris), die vom Fürsten geschmückten, beweihräucherten und 

verehrten Statuen (marmora) mit Worten schlecht gemacht (dictis corrumpere). Dafür seien sie 

hingerichtet und so zu Märtyrern geworden27 – hier verweist Hrotsvit wohl auf das Phänomen 

der so genannten „Märtyrer von Córdoba“.28 

[§9] Die hier zitierten Passagen beschreiben zunächst, wie Pelagius’ Vater nach einem 

erfolgreichen Kriegszug ʿAbd al-Raḥmāns III. gegen Galicien als Geisel genommen wird. Auf 

eigenen Wunsch tritt der fromme Pelagius an die Stelle seines Vaters und erregt in Córdoba 

nach kurzer Kerkerhaft die Aufmerksamkeit des als Tyrann dargestellten Herrschers. Dieser 

fühlt sich zu dem Jüngling hingezogen und bedrängt ihn während mehrerer 

Annäherungsversuche, denen Pelagius zunächst diskret ausweicht, die er dann aber verbal und 

schließlich unter Einsatz physischer Gewalt zurückweist. Ein reiner und keuscher Christ, so 

Pelagius, habe sich den Liebkosungen eines barbarischen Teufelsdieners zu verweigern. Der 

gedemütigte Herrscher lässt den Jüngling exekutieren, dessen sterbliche Überreste im Fluss von 

einer Fischerin gefunden und in ein Kloster gebracht werden. Nach einer Feuerprobe werden 

diese dort als sterbliche Reste eines heiligen Märtyrers für den christlichen Glauben erkannt. 

[§10] Hrotsvit war nicht die einzige, die die Pelagius-Erzählung dokumentierte. Sie ist auch in 

zwei weiteren christlichen Quellen von der Iberischen Halbinsel überliefert. Die eine wurde vor 

967 von Raguel, einem ansonsten unbekannten Priester in Córdoba, verfasst und beruht 

angeblich auf einem Augenzeugenbericht.29 Die andere entstammt einer mozarabischen 

Liturgie aus León, welche ebenfalls um 967 erstellt wurde.30 Zwischen den Versionen Raguels 

und Hrotsvits bestehen einige Gemeinsamkeiten: Beide loben Pelagius für seine Frömmigkeit, 

Schönheit und Jungfräulichkeit und stellen ihn als Helden dar, der im Namen seines Glaubens 

gestorben sei. Dennoch bestehen gewichtige Unterschiede, die die Forschung dazu veranlasst 

haben, hier von zwei unabhängigen Überlieferungstraditionen auszugehen:31 Raguel zufolge 

                                                 
26 Zu alternativen Darstellungen des letzten Westgotenkönigs Roderich siehe König, 711: Ibn ʿAbd al-Ḥakam; 

König, 711–745: Ibn al-Qūṭiyya. 
27 Hrotsvitha, Passio Pelagii, ed. Winterfeld (MGH SS rer. Germ. 34), v. 25–59, S. 52–54. 
28 Bei den sogenannten Märtyrern von Córdoba handelt es sich um etwa 50 Christen, die aufgrund des Vorwurfs 

der Apostasie oder der Schmähung des Islam zwischen 850 und 859 in Córdoba hingerichtet oder vom Mob getötet 

wurden, siehe dazu Wolf, Christian Martyrs. 
29 Raguel, The Martyrdom of St. Pelagius, übers. Bowman, S. 227. Lateinischer Text und spanische Übersetzung: 

Raguel, Passio Pelagii, ed./übers. Riesco Chueca; Díaz y Díaz, La pasión; Henriet, Raguel. 
30 Fierro, Hostages, S. 79–80. 
31 McMillin, Pelagius, S. 295: „While there is a Spanish account of Pelagius’ martyrdom, there is no evidence that 

this text travelled over the Pyrenees until well after the 10th century. And while this account agrees with Hrotsvit’s 

work in broad outline, there are enough differences in detail to confirm that her work is independent.“; Henriet, 

Raguel, S. 379: „Hrotsvitha did not know Raguel’s text“. 



955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

6 

wird nicht Pelagius’ Vater, sondern dessen Onkel gefangen genommen, der seinen Neffen an 

seiner Stelle als Geisel anbietet. Zudem lässt der muslimische Herrscher Pelagius zunächst nicht 

aus sexueller Begierde zu sich holen. Vielmehr bietet er Pelagius erst ein hohes Amt am Hof 

an und fordert ihn in diesem Zusammenhang auf, zum Islam zu konvertieren. Als Teil seiner 

Überzeugungsversuche „will ihn der König scherzhaft berühren“ (ioculariter rex tangere 

uellet), macht aber keine so deutlich ausgeführten sexuellen Avancen wie in Hrotsvits 

Version.32 Inwieweit die Unterschiede zwischen Hrotsvits und Raguels Versionen der Pelagius-

Erzählung mit der Tatsache zu tun haben, dass Hrotsvit mit zeitlichem und räumlichem Abstand 

vom Geschehen schrieb, bleibt zu diskutieren. 

Kontextualisierung, Analyse & Interpretation 

[§11] Hrotsvits Passio Pelagii gibt gerade deswegen interessante Einblicke in die Geschichte 

christlich-muslimischer Beziehungen, weil hier eine sächsische Nonne ohne jeglichen 

persönlichen Bezug zur Iberischen Halbinsel in dramatischer Form die Geiselhaft und den Tod 

eines jungen Mannes aus Galicien in Córdoba verewigt. Vor diesem Hintergrund gilt es 

Folgendes zu erörtern: Zum einen stellt sich die Frage nach den Informanten, zum anderen die 

Frage nach dem Islambild Hrotsvits. 

[§12] Wie oben dargelegt, hatte Hrotsvit trotz vieler Parallelen wohl keinen Zugriff auf Raguels 

Version, die möglicherweise sogar später niedergeschrieben wurde. Sie selbst behauptet im 

Nachwort zum ersten bzw. Vorwort zum zweiten Band ihrer Dichtungen, von Pelagius’ 

Martyrium durch einen Augenzeugen aus Córdoba erfahren zu haben, der am ottonischen Hofe 

zu Besuch war. Dieser soll Pelagius gekannt haben und bei seinem Tode anwesend gewesen 

sein. 

„Ich habe alles Material dieses und des vorangehenden kleinen Werkes aus alten 

Büchern genommen, die bestimmten Autoren zugeschrieben worden sind, außer die 

oben niedergeschriebene Passio des heiligen Pelagius, dessen Martyrium mir ein 

gewisser Eingeborener der Stadt, in der es sich vollzog, darlegte, der getreulich 

behauptete, er habe diesen schönsten aller Männer gesehen und den Ausgang dieser 

Geschichte bezeugt. Von daher, falls ich also in einem der beiden Werke eine 

Falschheit eingefügt habe, habe ich nicht selbst einen Fehler gemacht, sondern 

unvorsichtig diejenigen nachgeahmt, die den Fehler gemacht haben.“33 

[§13] Da ansonsten nur schwer zu erklären wäre, wie eine sächsische Nonne an Informationen 

über den Tod eines iberischen Christen kommen sollte, muss dieser Hinweis auf einen direkt 

oder indirekt vermittelten Augenzeugenbericht zumindest als plausibel erachtet werden. 

Hrotsvits Informant ist dabei mit großer Sicherheit am Ottonenhof zu suchen. Außerhalb des 

Hofmilieus verband zu dieser Zeit wahrscheinlich nur der Handel mit slawischen Sklaven die 

                                                 
32 Henriet, Raguel; Raguel, The Martyrdom of St. Pelagius, übers. Bowman, S. 235 FN 5. 
33 Hrotsvitha, Hrotsvithae Opera, ed. Winterfeld (MGH SS rer. Germ. 34), praefatio II, S. 105: „Huius omnem 

materiam sicut et prioris opusculi sumis ab antiquis libris sub certis auctorum nominibus conscriptis, excepta 

superius scripta passione sancti Pelagii cuius seriem martirii quidam eiusdem, in qua passus est, indigena civitatis 

mihi exposuit, qui ipsum pulcherrimum virorum se vidisse et exitum rei attestatus est veraciter agnovisse. Unde, 

si quid in utroque falsitatis dictando comprehendi, non ex meo fefelli, sed fallentes incaute imitata fui.“ 

Lateinischer Text und englische Übersetzung: https://epistolae.ctl.columbia.edu/letter/23.html: „I took all the 

material of this little work as I did the first from ancient books written by named authors, except the passion of St. 

Pelagius [in the first book]; his martyrdom was told to me by a native of the city in which he suffered it, who bore 

witness that he had seen that most beautiful of men and truly knew the outcome of the affair. Wherefore, if I 

included anything false in either one, I did not err on my own, but uncautiously followed those who erred.“ Siehe 

auch Haight, Hroswitha, S. 16. 

https://epistolae.ctl.columbia.edu/letter/23.html


Alicia Münch 

7 

sächsischen Kernregionen des Ottonenreiches mit al-Andalus.34 Da Hrotsvit mehr mit dem Hof 

als mit dem Sklavenhandel zu tun gehabt haben dürfte, ist die Passio wohl als schriftlicher 

Niederschlag eines Informationstransfers zu sehen, der ein Produkt der ottonisch-

umayyadischen politischen Beziehungen der 950er Jahre war.35 Anders als seine karolingischen 

Vorgänger war der stark mittel- und südeuropäisch orientierte Ottonenhof mit den in der Vita 

Iohannis abbatis Gorziensis dokumentierten Gesandtschaften der 950er Jahre selbst zum ersten 

Mal direkt mit dem umayyadischen al-Andalus in Kontakt getreten.36 In diesem Rahmen 

erreichten mindestens vier Mal Personen aus dem muslimischen al-Andalus den Ottonenhof: 

1. Zunächst empfing Otto I. vor bzw. um 953 eine Nachricht von ʿAbd al-Raḥmān III., 

welche von einem mozarabischen, d.h. unter umayyadischer Herrschaft tätigen Bischof 

überbracht wurde, der nach Aussage der Vita Iohannis abbatis Gorziensis bei dieser 

Gesandtschaft verstarb.37 Sowohl von seiner religiösen Zugehörigkeit als auch von seinem 

Alter her ließe sich dieser Bischof potenziell als Augenzeuge und Überbringer einer 

Erzählung über einen 925 hingerichteten Christen identifizieren, auch wenn er als 

Funktionär des Umayyadenherrschers wohl eher kein allzu schlechtes Bild seiner 

muslimisch beherrschten Heimat gezeichnet haben wird.38 

2. Diese Gesandtschaft wurde mit der Gegengesandtschaft des Johannes von Gorze (953–

ca. 956) beantwortet, die aufgrund zahlreicher Verwicklungen wiederum vor 956 die 

Gesandtschaft des späteren Bischofs Recemund von Elvira nach sich zog. Dieser wird als 

für die Petitionen zuständiger hochstehender Funktionär am Umayyadenhof dargestellt, 

der zum Lohn für seine Gesandtschaftsdienste von ʿAbd al-Raḥmān III. ein Bistum 

erhielt.39 Er wird wohl eher keine anti-islamische Propaganda über seinen Herrn und 

Brotgeber verbreitet haben, auch wenn er anschließend mit dem Historiographen und 

Bischof Liutprand von Cremona in Kontakt blieb, der Recemund sein Werk Antapodosis 

widmete.40 

3. Johannes von Gorze kehrte etwa 956 von seiner Gesandtschaft aus Córdoba zurück. Da 

seine Vita an der Stelle abbricht, an der Johannes bei ʿAbd al-Raḥmān vorstellig wird, ist 

über die Umstände seiner Rückkehr nichts bekannt. Ebenso wenig lässt sich eine Aussage 

darüber treffen, ob bzw. wann die von Johannes von Sankt Arnulf (gest. vor 984) verfasste 

Vita den Ottonenhof erreichte und damit potenziell in die Hände der Gandersheimer 

Nonne gelangte. Es ist aber davon auszugehen, dass Johannes als Gesandter Ottos I. dem 

Hof in irgendeiner Weise Bericht erstattete. Auch wenn die Forschung die Vermutung 

geäußert hat, Hrotsvit habe die Pelagius-Erzählung wahrscheinlich von Johannes von 

                                                 
34 Kennedy, Muslim Spain, S. 85–86. Ausführlich zu den Voraussetzungen: McCormick, New Light, S. 17–54; 

Henning, Gefangenenfesseln, S. 403–426. 
35 McMillin, Pelagius, S. 295: „Hrotsvit tells us that her source for the tale is a firsthand witness’s account. This 

would seem possible, given the presence of a diplomatic party from al-Andalus in the court of Otto I during the 

950s.“ Cerulli, Le Calife, S. 70, geht allerdings davon aus, dass auch Händler als Informationsträger vorstellbar 

sind und zitiert hierzu die Acta Sanctorum (Juni V, S. 205): „Gandershemium autem per Visurgum ac Leinam 

fluvios facilis ascensus est mercatoribus ex Hispania venientibus.“ 
36 Sénac, Les Carolingiens et al-Andalus. 
37 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 115,1, S. 416: „inter moras 

episcopus, qui legatis preerat, mortem obit.“ 
38 Allerdings ist zu berücksichtigen, dass der in der Nähe von Córdoba mit Johannes von Gorze zusammentreffende 

mozarabische Bischof auch kein ganz positives Bild christlichen Lebens unter muslimischer Herrschaft zeichnete: 

Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 122–123, S. 434–439. 
39 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 128–129, S. 448–452. 
40 Wilson, Hrotsvit, S. 156–157. Ausführlich zu dieser Gesandtschaft und ihrem Kontext: Walther, Der gescheiterte 

Dialog, S. 20–44, mit Quellenangaben; König, Arabic-Islamic Views, S. 196–197, 281, mit Behandlung arabisch-

islamischer Perspektiven und ihrer Dokumentation. 



955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

8 

Gorze vermittelt bekommen,41 erscheint dies eher unwahrscheinlich: Die Vita Iohannis 

erwähnt Pelagius mit keinem Wort. Sie zeichnet zwar anfangs das muslimische al-Andalus 

als eine Stätte des Unglaubens, in der gottesfürchtige Mönche das Martyrium erleiden 

können,42 und stellt auch ʿAbd al-Raḥmān III. zunächst als blasphemischen 

Gewaltherrscher dar.43 Im Laufe der Vita verändert sich dieses Bild aber dahingehend, 

dass eine zunehmend nuancierte und schließlich sogar positive Beschreibung des 

umayyadischen Herrschers gegeben wird.44 Nach seiner Rückkehr aus Córdoba hätte 

Johannes also nicht unbedingt ein so schlechtes Bild des umayyadischen al-Andalus 

vermittelt, wie es bei Hrotsvit aufscheint. 

4. Schließlich ist in mehreren arabisch-islamischen Werken der Ethno- und Geographie der 

Reisebericht des andalusischen Juden Ibrāhīm b. Yaʿqūb al-Isrāʾīlī überliefert. Seine Reise 

führte ihn durch das Westfrankenreich, das Ottonenreich und Böhmen nach Rom und wird 

von der Forschung entweder auf 965–966 oder 973 datiert. Dem Reisebericht zufolge kam 

es dabei zu einem Zusammentreffen Ibrāhīms mit Otto I. in Magdeburg.45 Ibrāhīm 

b. Yaʿqūb al-Isrāʾīlī kommt als Informant wohl nicht in Frage: Datiert man die 

Niederschrift von Hrotsvits Passio Pelagii auf die 950er Jahre, fand seine üblicherweise 

auf die 960er oder frühen 970er datierte Reise an den Ottonenhof zu spät statt. Seine 

Audienz bei Otto I. in Magdeburg suggeriert ferner, dass es sich um eine höher gestellte 

und damit dem Umayyadenhof nahestehende Persönlichkeit handelte, deren Nähe zum 

Judentum wohl zusätzlich ausschließt, dass sie sich für christliche Märtyrerlegenden 

interessiert hätte.46 

[§14] Angesichts ihrer Nähe zum Ottonenhof, die durch Hrotsvits Bekanntschaft mit der 

Äbtissin und Kaiserschwester Gerberga gegeben war, hatte Hrotsvit offensichtlich 

Möglichkeiten, an Informationen aus und zu al-Andalus zu gelangen. Aus den oben genannten 

Gründen lässt sich vermuten, dass Hrotsvit die Pelagius-Erzählung am ehesten während der 

ersten Gesandtschaft ʿAbd al-Raḥmāns aus der Entourage des die Gesandtschaft anführenden 

mozarabischen Bischofs erhielt. Die in der Vita geschilderte Tatsache, dass der Ottonenhof eine 

diplomatische Avance ʿAbd al-Raḥmāns als blasphemische Beleidigung verstand,47 zeigt, dass 

es dort vor Johannes’ Gegengesandtschaft Vorbehalte gegenüber Muslimen und muslimisch 

beherrschten Gesellschaften gab: Johannes selbst erwartete, dass er in al-Andalus das 

Martyrium erleiden würde.48 Eine Märtyrergeschichte wie die Pelagius-Erzählung wäre im 

ottonischen Hof der frühen 950er-Jahre also auf rezeptiven Boden gefallen. 

[§15] Vor diesem Hintergrund stellen sich zwei grundlegende Fragen, sowohl zum historischen 

Gehalt der Passio und ihrer Darstellung christlich-muslimischer Beziehungen in al-Andalus als 

auch zu Hrotsvits Schreibanlass und der ihr innewohnenden Motivation. Zunächst geht es 

darum zu erörtern, inwieweit Hrotsvits Version der Pelagius-Erzählung auf auch anderswo 

dokumentierte Phänomene verweist. Hier geht es insbesondere um die Geiselnahme als 

                                                 
41 Henriet, Raguel, S. 379: „Hrotsvitha did not know Raguel’s text and was presumably inspired by an oral report 

from Jean de Vandières (later abbot of Gorze in Lorraine) (q.v. John of St Arnoul), who went to Cordova in the 

years 954-56 as the ambassador of the Emperor Otto I.“ 
42 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 116, S. 418–420. 
43 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 115, S. 416–418. 
44 Frassetto, Vita Iohannis abbatis Gorziensis; Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. 

Germ. 81), cap. 134, S. 460–462. 
45 Jacob, Arabische Berichte; Miquel, L’Europe; Engels, Reisebericht, S. 413–422; König, Arabic-Islamic Views, 

S. 62, 197, 280, 309. 
46 Jacob: Arabische Berichte; Miquel: L’Europe, S. 1048–1064; Engels, Reisebericht, S. 413–422. 
47 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 115,2, S. 416: „rex sacrilegus et 

profanus”, S. 418: „in litteris tamen quas miserat blasphema nonnulla in Christum evomuerat.“ 
48 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 117,2, S. 420: „virum cupidum 

esse martirii“. 



Alicia Münch 

9 

Ergebnis militärischer Konfrontationen, ferner die Beziehungen zwischen Christen und 

Muslimen in al-Andalus, schließlich die Persönlichkeit ʿAbd al-Raḥmāns III. 

[§16] Hrotsvit betrachtet das Thema der Geiselstellung nicht mit den pragmatischen Augen 

vieler ihrer Zeitgenossen. Das eigentliche Anliegen der Geiselstellung, nämlich die Kinder 

bisher verfeindeter Gruppen im höfischen Umfeld des Siegers zu sozialisieren und damit 

Bindungen herzustellen, die der späteren Friedenswahrung dienen sollten,49 wird von Hrotsvit 

innerhalb der Passio Pelagii nicht konkret thematisiert, obwohl die Stellung von Geiseln auch 

im lateinischen Westen entsprechende Funktionen erfüllte.50 Das bei Raguel dokumentierte 

„Integrationsangebot“ ʿAbd al-Raḥmāns III., der Pelagius im Gegenzug für seine Konversion 

Posten, Reichtümer und sogar das Herholen seiner Familie anbietet, findet bei Hrotsvit keine 

Entsprechung.51 

[§17] Dies hat v. a. damit zu tun, dass Christen in der Passio Pelagii hauptsächlich als Opfer 

muslimischer Kriegshandlungen, Gefangennahmen, Geisel- und Kerkerhaft, Hinrichtungen 

und schließlich sogar homosexueller Avancen auftreten, wie Hrotsvit auch in ihrem die Passio 

einleitenden historischen Überblick darlegt, der schon oben zusammenfassend dargestellt 

wurde:52 Jegliche Form der alltäglichen und friedlichen Interaktion zwischen Christen und 

Muslimen werden selektiv und in einem schlechten Licht dargestellt, obwohl wir aus 

zeitgenössischen Quellen des 10. Jahrhunderts, so u. a. der schon erwähnten Vita Iohannis, 

wissen, dass Juden und Christen unter muslimischer Herrschaft nicht nur ihren Glauben 

ausübten, sondern auch friedlich mit Muslimen in Interaktion traten.53 Auch die in derselben 

Vita erwähnte Tatsache, dass es Nichtmuslimen durchaus möglich war, unter Wahrung ihres 

Glaubens verantwortliche Stellungen am Hof einzunehmen, wird von Hrotsvit nicht 

berücksichtigt, obwohl gerade ʿAbd al-Raḥmān III. zwei Nichtmuslimen – dem Juden Ḥasdāy 

b. Šaprūt und dem Christen Recemund – verantwortungsvolle Posten an seinem Hof gegeben 

hatte.54 

[§18] ʿAbd al-Raḥmān III. (Abdrahemen) bezeichnet Hrotsvit als Angehörigen einer Dynastie, 

der seinen Vorfahren nicht das Wasser reichen konnte (deterior patribus), weil er „durch 

fleischlichen Luxus beschmutzt“ (luxu carnis maculatus) und „in seinem Herrschaftsgebaren 

überheblich“ (regni splendore superbus) war. Er habe die Christen zwar nach Art seiner 

Vorfahren (more parentis) behandelt, habe aber deren „ungerechtes Dekret“ (iniustum 

decretum) nicht aufgehoben und das Blut Unschuldiger vergossen, „die danach brannten, 

Christus süße Lobeshymnen zu singen und seine [d.h. ʿAbd al-Raḥmāns] törichten Götter mit 

Worten zu tadeln“ (Qui Christo laudes ardebant pangere dulces / Ipsius et stultos verbis 

reprehendere divos). Zudem habe er das Ziel verfolgt, alle Völker seiner Herrschaft zu 

unterwerfen (eius et imperio gentes omnes dare colla) und in diesem Rahmen auch Galicien 

angegriffen.55 In der Interaktion mit Pelagius wird ʿAbd al-Raḥmān III. von Hrotsvit also auf 

einen lüsternen, götzenanbetenden Gewaltherrscher reduziert. 

[§19] Dieses Bild findet in der arabisch-islamischen Historiographie interessanterweise eine 

partielle Bestätigung: Der andalusische Geschichtsschreiber Ibn Ḥayyān (gest. 468/1076) 

berichtet, dass ʿAbd al-Raḥmān III. Frauen grausam bestrafen ließ, die ihn sexuell 

zurückwiesen, erwähnt in diesem Zusammenhang aber keine homoerotischen Neigungen des 

                                                 
49 Fierro, Hostages, S. 73–75. 
50 Siehe hierzu Moscovich, Hostage Princes; Elbern, Geiseln; Allen, Hostages. 
51 Raguel, The Martyrdom of St. Pelagius, übers. Bowman, S. 232–233. 
52 Hier mit McMillin, Pelagius, S. 295, von einem „surprisingly nuanced view“ zu sprechen, erscheint absurd. 
53 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 122, S. 434; cap. 124, S. 438. 
54 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 121, 128, S. 432, 448. 
55 Hrotsvitha, Passio Pelagii, ed. Winterfeld (MGH SS rer. Germ. 34), v. 60–90, S. 54. 



955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

10 

Herrschers.56 Auch zeitgenössische christliche Quellen bestätigen das Bild des homoerotischen 

Lüstlings nicht: Bei Raguel reagiert Pelagius zwar extrem defensiv darauf, dass ihn ʿAbd al-

Raḥmān „scherzhaft berühren will.“ Es ist allerdings nicht klar, ob die Berührung sexuell 

gemeint oder nur von Pelagius so verstanden wurde.57 Die Vita Iohannis zeichnet im Gegensatz 

dazu ein deutlich vielschichtigeres Bild des Herrschers. Sie schreibt ihm politische Qualitäten 

zu und stellt sein Verhalten gegenüber dem ottonischen Gesandten Johannes von Gorze nach 

anfänglichen Komplikationen insgesamt als überlegt, respektvoll und sogar freundlich dar.58 

Hrotsvits Passio Pelagii zeichnet damit ein extrem negatives Bild des muslimischen al-Andalus 

und seines Herrschers, indem sie das bei Raguel gezeichnete Negativbild ʿAbd al-Raḥmāns 

verstärkt und dabei viel deutlicher in einen historischen Kontext des durch die Sarazenen 

hervorgebrachten religiösen und moralischen Untergangs Spaniens stellt. 

[§20] Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie Hrotsvits negative Einstellung 

gegenüber dem Islam – den sie ja sogar als Götzendienst klassifiziert – zu interpretieren ist. 

Wusste es die im ländlichen Raum des fernen Sachsens schreibende Nonne einfach nicht 

besser? Nutzte sie das Pelagius-Narrativ lediglich, um eine weitere literarische Variante der 

christlichen Märtyrererzählung mit ihren typischen Topoi zu produzieren? Oder kann ihre 

Passio als eine Art antiislamisches Pamphlet verstanden werden, das die Verhältnisse unter 

muslimischer Herrschaft bewusst negativ darstellte, um ein Feindbild aufzubauen? Handelt es 

sich bei ihrer Passio vielleicht sogar um eine literarisch verbrämte Kritik an der neuen 

ottonischen Außenpolitik mit dem umayyadischen al-Andalus, die mit der Gesandtschaft des 

Johannes von Gorze ja fast in freundliche Bahnen gelenkt wurde? In ihrer Interpretation der 

Bedeutung von Hrotsvits Pelagius-Erzählung für die Geschichte christlich-muslimischer 

Beziehungen hält sich Linda McMillin mehrere Optionen offen, indem sie die Erzählung zum 

einen als Warnung vor dem Islam und als Bestätigung der Widerstandskraft des Christentums, 

zumindest teilweise als politische Satire, vielleicht aber auch als Kritik an der ottonischen 

Außenpolitik und damit als Propagandawerk deutet: 

„In her account of the martyrdom of Pelagius, Hrotsvit presents her audience with 

an alarming view of their southern Islamic neighbors. Both in their military prowess 

and in their aggressive pagan otherness, Muslims are portrayed as a clear and 

present danger to Western Christendom. Hrotsvit’s story is not overly alarmist, 

however. Despite failed rebellions and unlucky border skirmishes, God continues 

to support and defend his community with the blood of virgin martyrs—a most 

powerful weapon. Pelagius is able to humiliate his royal enemy and expose him as 

a weak and silly buffoon. But by naming this buffoon—ʿAbd al-Raḥmān III—

Hrotsvit adds an additional layer of political satire to her work. Her audience can 

both laugh at and take comfort in this caricature of a real contemporary Islamic 

figure. One can wonder if Hrotsvit might even be casting some aspersions on the 

wisdom of Otto’s attempts at international diplomacy. In any case, Hrotsvit’s 

Pelagius succeeds as the best of ‘cold war’ propaganda—a cautionary tale about a 

real but rather distant enemy served a humiliating defeat by a mere boy and his all-

powerful Christian God.”59 

[§21] Durchaus wahrscheinlich ist in jedem Falle, dass die nicht sehr weltbewanderte Nonne in 

ihrem sächsischen Damenstift schlicht die Haltung des sie umgebenden, stark kirchlich 

geprägten sächsischen Umfeldes wiedergab, das gegenüber jeglichen Formen des 

Nichtchristentums negativ eingestellt war. Dass ihr nichts daran lag, das umayyadische al-

                                                 
56 Fierro, Hostages, S. 79. 
57 Raguel, The Martyrdom of St. Pelagius, übers. Bowman, S. 235 FN 4. 
58 Hystoria de vita domni Iohannis, ed. Jacobsen (MGH SS rer. Germ. 81), cap. 124, S. 438. 
59 McMillin, Pelagius, S. 296. 



Alicia Münch 

11 

Andalus und den Islam möglichst objektiv darzustellen, mag allerdings weniger mit einem 

polemischen Vorsatz oder einem politischen Motiv als mit der Tatsache zu tun haben, dass 

Hrotsvit mit der Pelagius-Erzählung Zugriff auf einen literarischen Stoff erhielt, der sich ohne 

größere Komplikationen in das von ihr schon mehrfach genutzte Schema einer christlichen 

Märtyrererzählung einfügen ließ. Diesem Schema ließ sich durch den zeitgenössischen Bezug 

der Pelagius-Erzählung eine neue Aktualität verleihen. 

[§22] Die christliche Märtyrererzählung gehört zum Genre der Hagiographie, einer Gattung 

also, die als heilig dargestellte Menschen mit allen nur erdenklichen christlichen Tugenden in 

der Nachahmung Christi ausstattet und ihnen außerdem eine asketische Lebensweise und die 

Fähigkeit zuschreibt, mit Gottes Hilfe Wunder zu wirken. Auch die Versuchung durch die 

Sünde, die vom Heiligen bekämpft und besiegt wird, stellt ein zentrales Element solcher Texte 

dar. Protagonisten und Handlungsrahmen dieser Erzählungen basieren zwar häufig auf 

historischen Begebenheiten, ordnen letztere aber der christlich-erzieherischen Zielsetzung der 

Heiligenerzählung unter. Unter den Heiligen verkörpern gerade die männlichen oder 

weiblichen Märtyrer einen Urtypus und ein Modell christlicher Heiligkeit, gelingt es ihnen ja 

dank ihres tiefen Vertrauens zu Gott und in der Hoffnung auf göttliche Errettung, Folter und 

Tod auf sich zu nehmen, um so ihrem Glauben bis zum Letzten treu zu bleiben. 

[§23] Hrotsvits Pelagius passt sich hervorragend in dieses Schema ein und vertritt zusätzlich 

den Heiligentypus des „altersweisen Jünglings“ (puer senex), der sich trotz seiner Jugend wie 

ein von göttlichem Glauben durchdrungener Weiser verhält.60 Die Passio Pelagii folgt dabei 

einem auch aus späteren Werken Hrotsvits bekannten Erzählmuster, bei dem verkommene 

heidnische Antagonisten die Reinheit christlicher Heldinnen und Helden gefährden und sie so 

zum Martyrium führen. Die in ihrer Pelagius-Erzählung verwendeten Negativtopoi für Muslime 

und Islam werden in Hrotsvits anderen Märtyrererzählungen nahezu identisch verwendet. Dies 

zeigt sich deutlich, wenn man die Handlung der Passio Pelagii mit derjenigen des Dramas 

Dulcitius und der Passio um Agnes vergleicht. Handlungsrahmen des Dramas Dulcitius sind 

die Christenverfolgungen unter dem spätrömischen Kaiser Diocletian (r. 284–305). Drei 

christliche Jungfrauen verweigern sich einer vom Kaiser geplanten Heirat mit heidnischen 

Männern und werden dafür eingekerkert. Im Kerker versucht ein römischer Soldat, sich an 

ihnen zu vergreifen, wird aber durch ein Wunder daran gehindert und fordert daraufhin ihre 

Folter und Hinrichtung. Die drei Frauen werden durch weitere Wunder vor erneuten Angriffen 

auf ihre Jungfräulichkeit gerettet und erleiden schließlich das Martyrium.61 Auch die Passio um 

Agnes spielt im diocletianischen Zeitalter. Die Christus würdige, reine Jungfrau verweigert die 

Heirat mit dem Sohn eines heidnischen Präfekten. Als dieser daraufhin erkrankt, wird Agnes 

vom Präfekten zur Prostitution gezwungen, bekehrt aber durch ein Wunder alle zu ihr 

kommenden Freier. Heidnische Priester veranlassen schließlich Agnes’ Verbrennung, die 

allerdings erst das Martyrium erleidet, als sie um den Tod bittet.62 

[§24] Wie auch die Passio Pelagii überhöhen diese zwei Texte Hrotsvits das Ideal der Christus 

geweihten Jungfräulichkeit, die durch heidnische Lust gefährdet wird. Den Heiligen gelingt es 

allesamt, sich trotz verschiedener Qualen gegen eine Beschmutzung zu wehren, und bewahren 

sich als Märtyrer ihre Keuschheit. Zwischen Christentum und als Götzendienst dargestelltem 

römischen bzw. „sarazenischen Heidentum“ wird anhand einer Dichotomie von Reinheit und 

Unreinheit eine klare Grenze gezogen. Die drei Jungfrauen, Agnes und Pelagius verkörpern 

dabei sowohl spirituelle als auch körperliche Reinheit, während der heidnisch-römische Soldat, 

der Präfekt und ʿAbd al-Raḥmān als unreine sexuelle Gewalttäter dargestellt werden.63 In 

                                                 
60 Lotter, Methodisches, S. 307–308, 317; Van der Nahmer, Heilige, S. 26–51, 63, 65, 73, 106, 141, 156–161, 211. 
61 Roswitha von Gandersheim, Werke, ed. Homeyer S. 199–209. 
62 Roswitha von Gandersheim, Werke, ed. Homeyer S. 158–169. 
63 Fierro, Hostages, S. 81–82; Wendt, Breme Beowulf, S. 52–54. 



955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

12 

Hrotsvits Darstellung mündet eine solche Begegnung mit nichtchristlicher Unreinheit 

unweigerlich in eine Situation, in der sich die betroffene Person entweder unterwerfen oder 

sterben musste. 

[§25] Zusammenfassend lässt sich an der Passio Pelagii Mehreres ablesen: Zum einen können 

an ihr undeutliche Kontakte zwischen der Iberischen Halbinsel und dem Ottonenreich 

nachvollzogen werden, ohne die Hrotsvit keinen Zugang zur Pelagius-Erzählung gehabt hätte. 

Wie sie von Pelagius erfuhr, lässt sich allerdings nicht genau nachvollziehen. Deutlich wird 

aber, dass ihre Darstellung der Muslime einer Reihe von negativen Stereotypen verpflichtet ist, 

die in vielschichtigeren zeitgenössischen ottonischen Vergleichstexten wie der Vita Iohannis 

zwar auch vorkommen, aber durch erhebliche Nuancierung fast vollständig aufgelöst werden. 

Anders als Johannes von St. Arnulf, der Autor der Vita Iohannis, verarbeitete Hrotsvit 

allerdings keinen Gesandtschaftsbericht, sondern verfasste eine christliche Märtyrergeschichte, 

die sie nach dem Vorbild römischer Märtyrererzählungen nach allen Regeln der Kunst 

literarisch ausgestaltete: Der Umayyadenherrscher ʿAbd al-Raḥmān wurde nach dem Vorbild 

eines sexuell gewalttätigen und götzendienerischen römisch-heidnischen Militärs dargestellt. 

Pelagius wiederum bewies alle Tugenden, die von sexueller Gewalt bedrängte christliche 

Märtyrer weiblichen und männlichen Geschlechts vor ihm gezeigt hatten und erlangte auf diese 

Weise das Himmelreich. Mit der Stilisierung ʿAbd al-Raḥmāns zu einem homoerotischen 

sexuellen Gewalttäter mag Hrotsvit den Umayyadenherrscher den zeitgenössischen 

homophoben Vorstellungen entsprechend noch einen Grad „unreiner“ dargestellt haben als 

seine römisch-heidnischen Äquivalente. Letztlich lässt sich aber nicht beweisen, dass Hrotsvit 

besonders aggressiv gegen den Islam polemisieren oder gar eine politisch motivierte Kritik an 

den ottonisch-umayyadischen Beziehungen formulieren wollte. Wie auch die römischen 

Christenverfolgungen diente der Umayyadenhof als literarische Hintergrundszene für den Sieg 

christlicher Reinheit gegenüber nichtchristlicher Unreinheit. Anders als der nach Córdoba 

reisende Mönch Johannes von Gorze hatte die sächsische Nonne aus Gandersheim ihr Kloster 

nie verlassen, um das muslimische al-Andalus mit eigenen, zunehmend differenzierter 

blickenden Augen zu sehen. Mag die literarisch gebildete Chronistin des Ottonengeschlechts in 

dieser Passio vielleicht auch eine politische Spitze gegen die ottonische Außenpolitik 

beabsichtigt haben: Mit ihrer Passio Pelagii ging es ihr auch darum, im altbewährten Schema 

der christlichen Märtyrererzählung die Gandersheimer Nonnen im Gruseln vor dem 

gewalttätigen heidnischen Lüstling auch im Angesicht von Schrecken und Versuchung zu 

Frömmigkeit und Keuschheit zu animieren. 

 

Edition(en) & Übersetzung(en) 

Hrotsvit von Gandersheim, Opera Hrosvite Illustris Virginis Et Monialis Germane Gente 

Saxonica, ed. Conrad Celtes, Nürnberg: Anton Koberger, 1501. 

Hrotsvitha, Opera, ed. Heinrich Leonhard Schurzfleisch, Wittenberg: Schrödter, 1707. 

Hrotsvit von Gandersheim, Opera, ed. Jacques-Paul Migne (Patrologia Latina 137), Paris: 

Migne, 1853. 

Hrotsvit von Gandersheim, Poésies latines de Rosvithe, ed. Vignon Retif de la Bretonne, Paris: 

N. Chaix, 1854. 

Hrotsvit von Gandersheim, Die Werke der Hrotsvitha, ed. K. A. Barack, Nürnberg: Bauer & 

Raspe, 1858. 

Hrotsvit von Gandersheim, Opera, ed. Karl Strecker, Leipzig: Teubner, 2. Aufl. 1930. 



Alicia Münch 

13 

Roswitha von Gandersheim, Werke, ed. Helene Homeyer, Paderborn: Schöningh, 1936 

(Neudruck 1973). 

Hrotsvit von Gandersheim, The Non-Dramatic Works of Hrotsvitha. Text, Translation, and 

Commentary, übers. M. Gonsalva Wiegand, Saint Louis: The Abbey Press, 1936. 

Hrotsvit von Gandersheim, Passio Pelagii, in: Hrotsvithae Opera, ed. Paul von Winterfeld 

(MGH SS rer. Germ. 34), Berlin: Weidmann, 1965, S. 52–62. 

Hrotsvit von Gandersheim, Pelagius, in: Sämtliche Dichtungen, übers. Otto Baumhauer, 

München: Winkler, 1966, S. 86–98. 

Hrotsvit von Gandersheim, Opera Omnia, ed. Walter Berschin, München: Saur, 2001. 

Hrotsvit von Gandersheim, A Florilegium of her Works, übers. Katharina Wilson, Cambridge: 

Boydell & Brewer, 2001. 

Hrotsvit von Gandersheim, The Works of Hrotsvit of Gandersheim. Facsimile of the First 

Edition (1501) with English Translation, ed. David H. Price, Champaign: University of Illinois 

Press, 2015. 

Zitierte Quellen 

Acta Sanctorum, vol. 5: Junii, Antwerpen: apud vidum Petri Jacobs, 1709, URL: 

https://www.patristique.org/Acta-sanctorum.html.  

Die Geschichte vom Leben des Johannes, Abt des Klosters Gorze. Hystoria de vita domni 

Iohannis, Gorzie coenobii abbatis, ed./übers. Peter Christian Jacobsen (MGH SS rer. 

Germ. 81), Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2016.  

Raguel, Passio Pelagii, in: El Pasionario Hispánico. Introducción, Edición Crítica y 

Traducción, ed./übers. Pilar Riesco Chueca, Sevilla: Universidad de Sevilla, 1995, S. 308–321. 

Raguel, The Martyrdom of St. Pelagius, übers. Jeffrey A. Bowman, in: Thomas Head 

(Hrsg.), Medieval Hagiography. An Anthology, New York / London: Routledge, 2000, S. 227–

235. 

Zitierte & weiterführende Literatur 

Allen, Joel: Hostages and Hostage Taking in the Roman Empire, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2006. 

Arndt, Kirsten; Bautz, Friedrich Wilhelm: Hroswitha von Gandersheim, in: Biographisch-

Bibliographisches Kirchenlexikon 2 (1990), Sp. 1095–1097. 

Berschin, Walter: Zur Textgestalt von Hrotsvit: Calimachus, in: Myrthia 25 (2010), S. 149–

154, URL: https://doi.org/10.11588/heidok.00012309. 

Brakhman, Anastasia: Außenseiter und „Insider“. Kommunikation und Historiographie im 

Umfeld des ottonischen Herrscherhofes, Husum: Matthiesen, 2016. 

Butler, Mary Marguerite: Hrotsvitha. The Theatricality of her Plays, New York: Philosophical 

Library, 1960. 

Cerulli, Enrico: Le calife ʿAbd ar-Raḥman III de Cordoue et le martyr Pelage dans un poème 

de Hrotsvitha, in: Studia Islamica 32 (1970), S. 69–76, DOI: https://doi.org/10.2307/1595209. 

Cescutti, Eva: Hrotsvit und die Männer. Konstruktionen von ‘Männlichkeit’ und ‘Weiblichkeit’ 

in der lateinischen Literatur im Umfeld der Ottonen. Eine Fallstudie, München: Fink, 1998. 

https://www.patristique.org/Acta-sanctorum.html
https://doi.org/10.11588/heidok.00012309
https://doi.org/10.2307/1595209


955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

14 

Classen, Albrecht: Die Iberische Halbinsel im frühen Mittelalter. Ausgangspunkte für 

interkulturelle Kontakte zwischen den Ottonen und den andalusischen Muslimen, 

in. Arcadia 53/2 (2018), S. 397–418. 

Classen, Albrecht: Sex on the Stage (and in the Library) of an Early Medieval Convent. Hrotsvit 

of Gandersheim. A Tenth-Century Convent Playwright’s Successful Competition Against the 

Roman Poet Terence, in: Orbis Litterarum 65/3 (2010), S. 167–200. 

Díaz y Díaz, Manuel: La pasión de San Pelayo y su difusión, in: Anuario de estudios 

medievales 6 (1969), S. 97–116. 

Düchtung, R.: Hrotsvit von Gandersheim, in: Lexikon des Mittelalters 5 (1991), Sp. 148–149. 

Elbern, Stephan: Geiseln in Rom, in: Athenaeum 68 (1990), S. 97–140. 

El-Hajji, Abdurrahman Ali: Andalusian Diplomatic Relations with Western Europe during the 

Umayyad Period (A. H. 138–366/A. D. 755–976), Beirut: Dar Al-Irshad, 1970. 

Engels, Odilo: Die Reconquista, in: Odilo Engels (Hrsg.), Reconquista und Landesherrschaft. 

Studien zur Rechts- und Verfassungsgeschichte Spaniens im Mittelalter, Paderborn/München: 

Ferdinand Schöningh, 1989, S. 279–300, URL: https://digi20.digitale-

sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00046114_00001.html (letzter Zugriff: 15.09.2022). 

Engels, Peter: Der Reisebericht des Ibrāhim ibn Yaʿqub (961/966), in: Anton von Euw, Peter 

Schreiner (Hrsg.), Kaiserin Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens um die Wende des 

ersten Jahrtausends, Köln: Schnütgen-Museum, 1991, S. 413–422. 

Fierro, Maribel: ‘Abd al-Rahman III. The First Cordoban Caliph, Oxford: Oneworld, 2005. 

Fierro, Maribel: Hostages and the Dangers of Cultural Contact. Two Cases from Umayyad 

Cordoba, in: Rania Abdellatif u. a. (Hrsg.), Acteurs de transferts culturels en Méditerranée 

médiévale, München: Oldenburg, 2012, S. 73–83. 

Forse, James H.: Religious Drama and Ecclesiastical Reform in the Tenth Century, in: Early 

Theatre 5/2 (2002), S. 47–70, URL: https://www.jstor.org/stable/43499171 (letzter Zugriff: 

15.09.2022). 

Frakes, Jerold C.: Vernacular and Latin Literary Discourses of the Muslim Other in Medieval 

Germany, New York: Palgrave MacMillan, 2011. 

Frassetto, Michael: Vita Iohannis abbatis Gorziensis, in: David Thomas u. a. (Hrsg.), Christian-

Muslim Relations, a Bibliographical History Online, Bd. 2: 900–1050, Leiden: Brill, 2010, 

S. 476–479, URL: http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_23163. 

Goetting, Hans: Das Bistum Hildesheim. 1: Das Reichsunmittelbare Kanonissenstift 

Gandersheim, Berlin/ New York: Walter De Gruyter, 1973, 

URL: https://doi.org/10.26015/adwdocs-84.  

Goetting, Hans: Gandersheim, in: Lexikon des Mittelalters 4 (1989), Sp. 1102–1103. 

Haight, Anne Lyon: Hroswitha of Gandersheim. Her Life, Times, and Works, and a 

Comprehensive Bibliography, New York: The Hroswitha Club, 1965. 

Henning, Joachim: Gefangenenfesseln im slawischen Siedlungsraum und der europäische 

Sklavenhandel im 6. bis 12. Jahrhundert. Archäologisches zum Bedeutungswandel von 

„sklabos – sakaliba – sclavus“, in: Germania 70/2 (1992), S. 403–426. 

Henriet, Patrick: Raguel, in: David Thomas u. a. (Hrsg.), Christian-Muslim Relations. A 

Bibliographical History, Bd. 2: 900–1050, Leiden: Brill, 2010, S. 377–380, 

URL: http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_24682. 

https://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00046114_00001.html
https://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00046114_00001.html
https://www.jstor.org/stable/43499171
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_23163
https://doi.org/10.26015/adwdocs-84
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_24682


Alicia Münch 

15 

Hoernes, Martin u. a. (Hrsg.), Gandersheim und Essen. Vergleichende Untersuchungen zu 

sächsischen Frauenstiften, Essen: Klartext, 2006. 

Jacob, Georg: Arabische Berichte von Gesandten an germanische Fürstenhöfe aus dem 9. und 

10. Jahrhundert, Berlin/Leipzig: De Gruyter, 1927, 

URL: https://archive.org/details/ArabischeBerichteVonGesandtenAnGermanischeFurstenhofe

AusDem9.Und10.Jahrhundert (letzter Zugriff: 15.09.2022). 

Jordan, Mark: The Invention of Sodomy in Christian Theology, Chicago: The University of 

Chicago Press, 1997. 

Jordan, Mark: Saint Pelagius. Ephebe and Martyr, in: Josiah Blackmore, Gregory S. Hutcheson 

(Hrsg.), Queer Iberia. Sexualities, Cultures, and Crossings from the Middle Ages to the 

Renaissance, Durham: Duke University Press, 1999, S. 23–47. 

Kennedy, Hugh: Muslim Spain and Portugal. A Political History of al-Andalus, Abingdon: 

Routledge, 2014. 

König, Daniel G.: Arabic-Islamic Views of the Latin West. Tracing the Emergence of Medieval 

Europe, Oxford: Oxford University Press, 2015. 

König, Daniel G.: 711: Ibn ʿAbd al-Ḥakam zur Kollaboration Julians bei der muslimischen 

Invasion der Iberischen Halbinsel, in: Transmediterrane Geschichte 1.1 (2019), DOI: 

https://doi.org/10.18148/tmh/2019.1.1.9.   

König, Daniel G.: 711–745: Ibn al-Qūṭiyya zur Kooperation seiner westgotischen Vorfahren 

mit den muslimischen Eroberern, in: Transmediterrane Geschichte 1.1 (2019), DOI: 

https://doi.org/10.18148/tmh/2019.1.1.10.  

Lotter, Friedrich: Methodisches zur Gewinnung historischer Erkenntnisse aus 

hagiographischen Quellen, in: Historische Zeitschrift 229/2 (1979), S. 298–356, 

URL: https://www.jstor.org/stable/27621301 (Zugriff: 15.09.2022). 

McCormick, Michael: New Light on The ‘Dark Ages’. How the Slave Trade Fuelled the 

Carolingian Economy, in: Past & Present 177/1 (2002), S. 17–54, 

URL: https://www.jstor.org/stable/3600877 (Zugriff: 15.09.2022). 

McMillin, Linda A.: Hrotsvit of Gandersheim, in: David Thomas u. a. (Hrsg.), Christian-

Muslim Relations, a Bibliographical History Online, Bd. 2: 900–1050, Leiden: Brill, 2010, 

S. 293–294, DOI: http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_23177. 

McMillin, Linda A.: Pelagius, in: David Thomas u. a. (Hrsg.), Christian-Muslim Relations, a 

Bibliographical History Online, Bd. 2: 900–1050, Leiden: Brill, 2010, S. 295–297, 

DOI: http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_23178. 

McMillin, Linda A.: “Weighed down with a thousand evils”. Images of Muslims in Hrotsvit’s 

Pelagius, in: Phyllis Brown, Linda A. McMillin, Katharina M. Wilson (Hrsg.), Hrotsvit of 

Gandersheim. Contexts, Identities, Affinities, and Performances, Toronto: University of 

Toronto Press, 2004, S. 40–55. 

Mérida Jiménez, Rafael M.: Founding and Ineffable Identities: Pelagius, Virgin and Martyr, in: 

Imago Temporis, Medium Aevum 14 (2020), S. 165–184, 

URL: https://doi.org/10.21001/itma.2020.14.05. 

Miquel, André: L’Europe occidentale dans la relation arabe d’Ibrahim b. Yaʿqub (Xe siecle), 

in: Annales 21/5 (1966), S. 1048–1064, URL: https://www.jstor.org/stable/27576697 (Zugriff: 

15.09.2022). 

https://archive.org/details/ArabischeBerichteVonGesandtenAnGermanischeFurstenhofeAusDem9.Und10.Jahrhundert
https://archive.org/details/ArabischeBerichteVonGesandtenAnGermanischeFurstenhofeAusDem9.Und10.Jahrhundert
https://doi.org/10.18148/tmh/2019.1.1.9
https://doi.org/10.18148/tmh/2019.1.1.10
https://www.jstor.org/stable/27621301
https://www.jstor.org/stable/3600877
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_23177
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_23178
https://doi.org/10.21001/itma.2020.14.05
https://www.jstor.org/stable/27576697


955: Hrotsvit über Pelagius am Hofe ʿAbd al-Raḥmāns III. 

16 

Moscovich, James: Hostage Princes and Roman Imperialism in the Second Century BC, 

in: Échos du monde Classique 27/3 (1983), S. 297–309. 

Nagel, Bert: Hrotsvit von Gandersheim, Stuttgart: J. B. Metzler, 1965. 

Pflugk-Schütze, Marianne: Herrscher- und Märtyrerauffassung bei Hrotsvit von Gandersheim, 

Wiesbaden: Steiner, 1972. 

Scheck, Helene: Reform and Resistance. Formations of Female Subjectivity in Early Medieval 

Ecclesiastical Culture, Albany: State University of New York Press, 2008. 

Sénac, Philippe: Les Carolingiens et al-Andalus (VIIIe-IXe siècles), Paris: Maisonneuve et 

Larose, 2002. 

Tamerl, Alfred: Hrotsvit von Gandersheim. Eine Entmystifizierung, Gräfeling: Mantis Verlag, 

1999. 

Von der Nahmer, Dieter: Der Heilige und sein Tod. Sterben im Mittelalter, Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2013. 

Von der Nahmer, Dieter: Die lateinische Heiligenvita. Eine Einführung in die lateinische 

Hagiographie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994. 

Walther, Helmut G.: Der gescheiterte Dialog. Das Ottonische Reich und der Islam, in: Albert 

Zimmermann, Ingrid Craemer-Ruegenberg, (Hrsg.), Orientalische Kultur und europäisches 

Mittelalter, Berlin/New York: De Gruyter, 1985, S. 20–44. 

Wendt, Holly M.: „Breme Beowulf“ and „Inclite Pelagi“. Colonizing the Comitatus, in: CEA 

Critic 77/1 (2015), S. 39–57. 

Wiethaus, Ulrike: Body and Empire in the Works of Hrotsvit of Gandersheim, in: Journal of 

Medieval and Early Modern Studies 34/1 (2004), S. 41–63. 

Wilson, Katharina: Hrotsvit of Gandersheim. The Ethics of Authorial Stance, Leiden: Brill, 

1988. 

Wilson, Katharina: The Plays of Hrotsvit of Gandersheim, New York/London: Garland 

Publishing, 1989. 

Witt, Elizabeth Ann: Canonizing the Canoness. Anthologizing Hrotsvit, in: College 

Literature 28/2 (2001), S. 85–91, URL: https://www.jstor.org/stable/25112584 (Zugriff: 

15.09.2022). 

Wolf, Kenneth Baxter: Christian Martyrs in Muslim Spain, Cambridge: Cambridge University 

Press, 1988, URL (Online-Version ohne Seitenzahlen): 

https://libro.uca.edu/martyrs/martyrs.htm (Zugriff: 15.09.2022). 

Zwanzig, Christofer: Der Kontakt zwischen Christen und Muslimen auf der Iberischen 

Halbinsel im Spiegel hagiographischer Quellen des 8.–11. Jahrhunderts, in: Michael Borgolte 

u. a. (Hrsg.), Integration und Desintegration der Kulturen im europäischen Mittelalter, Berlin: 

Akademie Verlag, 2001, S. 23–41. 

https://www.jstor.org/stable/25112584
https://libro.uca.edu/martyrs/martyrs.htm

